

# VERZEICHNIS DER ORIENTALISCHEN HANDSCHRIFTEN IN DEUTSCHLAND

## VERZEICHNIS DER ORIENTALISCHEN HANDSCHRIFTEN IN DEUTSCHLAND

## IM EINVERNEHMEN MIT DER DEUTSCHEN MORGENLÄNDISCHEN GESELLSCHAFT

BEGRÜNDET VON WOLFGANG VOIGT

WEITERGEFÜHRT VON DIETER GEORGE

IM AUFTRAGE DER AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN IN GÖTTINGEN

HERAUSGEGEBEN VON HARTMUT-ORTWIN FEISTEL

SUPPLEMENTBAND 27,1



FRANZ STEINER VERLAG STUTTGART 2005

# DEVHATÜ L-MEŞĀYIH

EINLEITUNG UND EDITION

VON

BARBARA KELLNER-HEINKELE



## Gefördert aus den Mitteln des Akademieprogramms der Bund-Länder-Finanzierung

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über <a href="http://dnb.ddb.de">http://dnb.ddb.de</a> abrufbar

ISBN 3-515-5407-3

Jede Verwertung des Werkes außerhalb der Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist unzulässig und strafbar. Dies gilt insbesondere für Übersetzung, Nachdruck, Mikroverfilmung oder vergleichbare Verfahren sowie für die Speicherung in Datenverarbeitungsanlagen. Gedruckt mit Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft.

© 2005 by Franz Steiner Verlag GmbH, Stuttgart.

Druck: Drukkerij Peeters, Leuven.

Printed in Belgium.

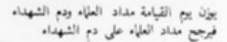
86534-Suppl. Bd., 27,1<G>: DHB III E

(

## **INHALTSVERZEICHNIS**

### BAND 1

| Vorwort                                                                                                                                       | VII-VII      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Abkürzungsverzeichnis                                                                                                                         | _ 17         |
| Einleitung                                                                                                                                    | _ XI-XVII    |
| Die Verfasser. Leben und Werk Sa'düddin Süleymān Mustakimzāde Efendi Seyyid Mehmed Münīb Efendi Süleymān Fā'ik Efendi 'Abdül azīz Mektūbīzāde | _ 44<br>_ 6: |
| Verzeichnis der Handschriften                                                                                                                 | _ 9          |
| Textkritische Untersuchungen                                                                                                                  | 143          |
| Liste der in Devhatü l-Meşāyih biographierten Scheichülislame .                                                                               | . 150        |
| Anhang: Genealogische Skizzen                                                                                                                 | _ 163        |
| Literaturverzeichnis                                                                                                                          | _ 199        |
| BAND 2                                                                                                                                        |              |
| Faksimile-Edition                                                                                                                             |              |
| Inday                                                                                                                                         |              |



Am Tag des Gerichts werden die Tinte der Gelehrten und das Blut der Märtyrer gewogen werden, und die Tinte der Gelehrten wird schwerer wiegen als das Blut der Märtyrer.

(Mustakımzāde: Hüccetü l-hattü l-hasan, Hs. Istanbul, Süleymaniye, Pertev Paşa No. 614, f. 16r, Vierzig Hadithe zur Kunst der Kalligraphie)

#### VORWORT

Die vorliegende Arbeit möchte Osmanisten und Islamwissenschaftlern in dreifacher Hinsicht nützlich sein.

Zum einen macht sie den Text von Devhatü l-Meşāyih zugänglich, des einzigen Werkes, das zusammenhängend über Leben und Wirken der Scheichülislame im Osmanischen Reich durch vier Jahrhunderte Auskunft gibt.

Zum anderen bietet diese Arbeit eine Beschreibung sämtlicher Handschriften, die für das Grundwerk und seine sechs Fortsetzungen ausfindig gemacht werden konnten. Dabei werden die Besonderheiten der einzelnen Handschriften und ihr Verhältnis zueinander untersucht, um so einen Beitrag zur Kenntnis osmanischer Handschriften zu liefern.

Zum dritten geht diese Arbeit dem Leben und Wirken der vier Autoren nach, die an der Abfassung von Devhatü l-Meṣāyiḥ beteiligt waren. Damit fällt Licht auf vier bisher nur wenig bekannte Persönlichkeiten, von denen jede einen bestimmten Typus der osmanischen Gebildetenschicht vertritt. Unsere beim gegenwärtigen Stand der Forschung notwendigerweise nur umrißhaften Vorstellungen von der Realität des Lebens im Osmanischen Reich des 18. Jahrhunderts und der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts erhalten dadurch an einigen Stellen kräftigere Schattierungen.

Meine akademischen Lehrerinnen, Frau Professor Dr. Hanna Sohrweide (Hamburg) und Frau Professor Dr. Barbara Flemming (Hamburg/Leiden), hatten als erste die Notwendigkeit und auch die Möglichkeit gesehen, den Text des biographischen Sammelwerkes Devhatü l-Meşāyiḥ herauszugeben. Im Rahmen ihres von der Deutschen Forschungsgemeinschaft geförderten Projektes der Edition maßgeblicher osmanischer Geschichtsquellen vertraute mir Frau Professor Flemming die Edition von Devhatü l-Meṣāyiḥ an und betreute meine Arbeit im Laufe von vier Jahren mit ihrem Kenntnisreichtum und ihrer Einfühlungsgabe. Ich bin ihr dafür von Herzen dankbar. Großen Dank schulde ich auch der Deutschen Forschungsgemeinschaft, die das Vorhaben finanziert hat, und hier insbesondere Herrn Dr. Wolfgang Treue, der der osmanistischen Forschung immer großes Verständnis entgegengebracht hatte.

Herrn Professor Dr. Hans Robert Roemer (Freiburg) bin ich in besonderem Maße zu Dank verpflichtet, da er mich dazu ermutigte, die vorliegende Arbeit als Habilitationsschrift bei der Philosophischen Fakultät der Albrecht-Ludwigs-Universität zu Freiburg i. Br. einzureichen.

Für mannigfache Hilfe und Anregung möchte ich herzlich danken Herrn Professor Dr. Andreas Tietze (Wien), Herrn Professor Dr. György Hazai (Budapest), Frau Dr. Heidrun Wurm (Hamburg), Herrn Dr. Tewfik Borg (Hamburg) und Herrn Universitäts-Dozenten Dr. Otto Kresten (Wien).

VIII Vorwort

Wissenschaftliche und praktische Unterstützung fand ich auch bei meinen Kollegen im Orient-Institut der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft (Beirut). Insbesondere dem damaligen Direktor, Herrn Professor Dr. Ulrich Haarmann, Herrn Dr. Anton Heinen und Herrn Dr. Reinhard Weipert gilt mein Dank für viele gute Ratschläge. Bei der Erstellung des Manuskriptes konnte ich auf die große Einsatzbereitschaft und Geduld von Frau Ingeborg Hauenschild (Frankfurt a.M.) bauen, wofür ich ihr von Herzen danke.

In folgenden Bibliotheken konnte ich Handschriften und seltene Drucke benützen und dabei die Hilfsbereitschaft und Kompetenz von Beamten und Direktoren erfahren:

Berlin: Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz

Istanbul: Süleymaniye Ktph., Üniversite Ktph., Topkapı Sarayı Müzesi Ktph., Millet Ktph., Beyazıt Umumî Ktph., Köprülü Ktph.

Kairo: Dār al-Kutub al-Misrīya, Universitäts-Bibliothek

München: Bayerische Staatsbibliothek

Paris: Bibliothèque Nationale Wien: National-Bibliothek

Die Direktoren der genannten Bibliotheken ließen mir freundlicherweise Mikrofilme bzw. Photokopien von Handschriften anfertigen und haben damit meine Arbeit erst ermöglicht. Ich wiederhole meinen Dank für alle erwiesene Großzügigkeit.

Herrn Bibliotheksdirektor Dr. Hartmut-Ortwin Feistel, dem Leiter der Katalogisierung der Orientalischen Handschriften in Deutschland, bin ich zu großem Dank verpflichtet für die Aufnahme dieser Arbeit in die Reihe der Supplementbände zum Verzeichnis der Orientalischen Handschriften in Deutschland.

Barbara Kellner-Heinkele

## **ABKÜRZUNGSVERZEICHNIS**

add. Zusatz
beg. beginnt
dass. dasselbe
dat. datiert
f. Blatt
ff. Blätter
Jz. Jahreszahl
om. Auslassung
p. Seite

pp. Seiten r Vorderseite r. richtig

R. Randbemerkung
Sp. Spalte
St. Stammbaum
v Rückseite
z. zu
Z. Zeile

#### **EINLEITUNG**

Der Titel "Devhatü l-Meşāyih" — "Der Stammbaum der Scheiche" mag Bedeutungsassoziationen wecken, die den Uneingeweihten erst einmal irreführen, denn das hier vorzustellende Werk hat weder mit Genealogie noch mit Ordensscheichen zu tun.

Titel

Vielmehr liegt uns eine Sammlung von Biographien der Scheichülislame vor, das heißt der obersten Müftis oder Rechtsgutachter, die zugleich an der Spitze der Gelehrtenhierarchie im Osmanischen Reich standen.

Der Autor, Sa'düddīn Süleymān<sup>2</sup> Mustakımzāde (1719-88), war zur Zeit der Abfassung selbst auf dem besten Wege, die Stufenleiter der höheren Molla-Laufbahn zu erklimmen. Er läßt sein Buch mit der Biographie des nach osmanischer Tradition ersten Scheichülislam, Şemsüddın Mehmed el-Fenārī, beginnen, der während der Regierungszeit Sultan Murāds II. (1421-51) mit dem Kadi-Amt der Reichshauptstadt Bursa und zugleich mit der Erteilung von Rechtsgutachten ('aleyhi 1-fetvā) betraut war. Auf el-Fenārī läßt Mustakīmzāde eine ununterbrochene Kette von 62, beziehungsweise 63 Scheichülislamen bis auf seine eigene Zeit, die Ära Sultan Mahmūds I. (1730-54), folgen.

Das Grundwerk mit 63 Biographien wurde später durch Mustakımzāde selbst sowie durch Münīb, Süleymān Fā'ik und Mektūbīzāde um weitere 41 Biographien vermehrt und damit bis in die Regierungszeit Sultan Mahmūds II. (1808-39) hinein aktualisiert (letztes Datum: 1260/1844).

Anders als in den nach Sterbedaten innerhalb der Regierungszeiten von Sultanen geordneten Biographiensammlungen (tabaka), etwa von Gelehrten und Ordensscheichen, oder in den meist alphabetisch geordneten Dichtertezkires ergibt sich in *Devhatü l-Meṣāyih* die Reihenfolge der Lebensbilder chronologisch aus der Abfolge der Amtszeiten. Wiederholte Amtszeiten sind bei Mustakımzāde, nicht aber bei seinen Fortsetzern, in die Biographie miteinbezogen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So der gängige Titel des Werkes in Primär- und Sekundärliteratur. In der Einleitung gibt Mustakīmzāde seinem Werk den Titel *Devhat-i Meṣāyih-i Kibār* — "Der Stammbaum der Großen Scheiche", der zugleich als Chronogramm für den Beginn der Abfassung gedacht war. Doch statt des gewünschten Zahlenwertes 1157, bzw. 1158 ergibt sich der Zahlenwert 1197.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dies ist die in der Einleitung zu *Devhatü l-Meşāyih* gewählte Namensform. In seinem Werk *Tuhfe-i hattātin* bezeichnet sich Mustakimzāde als Süleymān Sa'düddīn. Osmanische Autoren und Osmanistik verwenden in der Regel die letztere Namensform.

XII Einleitung

Kette oder Reihe — nicht Stammbaum — wäre deshalb der zutreffendere Vergleich für eine solche Zusammenstellung von Biographien. Ich verwende daher für diesen Typ der Biographiensammlung die Bezeichnung "Reihenbiographie".

Der junge Mustaķīmzāde hatte sich das Vorbild für den Titel seiner ersten größeren Schrift in der biographischen Literatur seiner Zeit geholt. Nach den Maßstäben der islamischen Literaturkonvention galt es ja nicht, einen neuartigen Titel auf den Markt zu bringen, sondern einen schon eingeführten Titel auf feinsinnige Weise abzuwandeln und damit auf eine neue Bedeutungsdimension, sprich ein neues Buch, aufmerksam zu machen.

Vom damals schon populären *Hadīķatü l-vüzerā* (entstanden 1718) von 'Osmānzāde Aḥmed Tā'ib (gest. 1724)³ und vom *Devḥatü l-küttāb* (entstanden 1738-39) des Ṣuyolcuzāde Meḥmed Necīb (gest. 1758-59)⁴, der ein Schönschreiberkollege des Mustaķīmzāde war, ist es nicht weit zu "*Devḥatū l-Meṣāyiḥ*"⁵.

Şuyolcuzādes Devḥatü l-küttāb trägt seinen Titel zweifellos mit größerem Recht als Mustaķīmzādes Reihenbiographie, denn in der Zunft der Schönschreiber wurde die Kunst (gleichsam die Tinte) weitervererbt vom Meister auf die Schüler wie in einer Ahnenkette das Blut vom Vater auf die Kinder.

Trotzdem weist auch *Devhatü l-Meşāyih* eine genealogische Komponente auf, denn nicht selten brachten es mehrere Angehörige einer Gelehrtenfamilie bis zum obersten Amt in der osmanischen Gelehrtenhierarchie, ganz zu schweigen von den Fällen, in denen nahe Verwandte eines gegebenen Scheichülislam in die Posten der höheren Molla-Laufbahn aufrückten<sup>6</sup>.

Mustaķīmzāde trug dieser genealogischen Komponente auf seine Weise Rechnung: zu 18 der 63 Scheichülislambiographien im Grundwerk zeichnete

- <sup>3</sup> S. Franz Babinger: Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke (abgekürzt GOW). Leipzig 1927, pp. 254-256; Abdülkadir Karahan: Art. ,Osman-zâde Tâib'. In: İA 9, pp. 453-456; Agâh Sırrı Levend: Türk edebiyatı tarihi I (abgekürzt TET). Ankara 1973, pp. 364-366; ein Nachdruck des Drucks Istanbul 1271/1854-55 erschien Freiburg 1969.
- <sup>4</sup> S. Levend: *TET*, p. 398. In lateinischer Schrift hrsg. von Kilisli Muallim Rifat, Suyolcuzade Mehmed Necib: *Devha-tül-küttab*. Istanbul 1942. (Güzel San'atlar Akademisi Neşriyatından No. 16).
- <sup>5</sup> Für weitere Biographienwerke mit dem Titelbestandteil Devhat s. GOW, Index und Levend: TET, Index. Sie sind zumeist nach Mustakīmzādes Devhatū l-Meṣāyiḥ entstanden. In der arabischen Literatur finden sich Werke mit dem Titelbestandteil Dauha schon vor Mustakīmzādes Tagen, sind allerdings nicht-biographischen Inhaltes s. Carl Brockelmann: Geschichte der arabischen Litteratur. 2. Aufl. Leiden 1946-49. Suppl. 3 Bde. Leiden 1937-42 (im folgenden abgekürzt GAL und S), Indizes.
- <sup>6</sup> S. die entsprechenden Ergebnisse bei Norman Itzkowitz Joel Shinder: The office of Şeyh ül-Islâm and the Tanzimat. A prosopographic enquiry. In: *MES* 8 (1972), pp. 93-101 und Madeline C. Zilfi: Elite circulation in the Ottoman Empire. In: *JESHO* 26 (1983), pp. 318-364.

Einleitung XIII

er nämlich an den Rand des Textes eine Skizze des Familienstammbaumes. Außer den Namen finden sich darin häufig auch Todesdaten, Rang- und Berufsbezeichnungen. Selbst weibliche Verwandte sind gelegentlich erwähnt<sup>7</sup>.

Die Autoren

Das Grundwerk mit 62 Lebensbildern wurde von dem damals 25-jährigen Mustaķīmzāde konzipiert, im Jahre 1157/1744 niedergeschrieben, ein Jahr später (1158/1745) leicht verändert und um eine Biographie erweitert, 1178/1764-65 mit einer ersten Fortsetzung über die inzwischen ins Amt erhobenen Scheichülislame versehen und 1200/1786 — etwa zwei Jahre vor Mustaķīmzādes Tod — mit einer weiteren Fortsetzung bedacht. Damit war das Werk auf 88 Biographien angewachsen. Offensichtlich hatte Mustaķīmzāde, der in rund 50 Jahren schriftstellerischer Tätigkeit mindestens 144 größere und kleinere Schriften über Themen aus allen Gebieten islamischer Gelehrsamkeit verfaßt hatte, das Interesse an diesem Thema seiner frühen Schaffenszeit nie verloren.

Um 1215/1800 setzte Seyyid Mehmed Münīb (gest. 1822), der zwanzig Jahre vor Mustaķīmzādes Tod nach Istanbul eingewandert war und diesen sicherlich wenigstens dem Namen nach kannte, die Sammlung mit den Biographien von fünf zeitgenössischen Scheichülislamen fort.

Etwa sechs Jahre später (1221/1806) gesellte er dieser ersten Fortsetzung eine zweite mit zwei weiteren Biographien bei. Außerdem vervollständigte er die Lebensbeschreibung von drei Scheichülislamen, die Mustakimzade schon erwähnt hatte, sowie eine, die er in der ersten Fortsetzung begonnen hatte.

Der sechste und siebente Teil von *Devhatü l-Meşāyih*, d.h. die beiden letzten (5. und 6.) Fortsetzungen zum Grundwerk, sind erst in den dreißiger Jahren des 19. Jahrhunderts entstanden, nämlich 1249/1833-34 (mit Ergänzung aus dem Jahr 1250/1834-35) und 1260/1844. Die frühere der beiden schrieb Süleymān Fā'iķ (1784-1837), während die letztere aus der Feder des 'Abdülfazīz Mektūbīzāde (1801-62) stammt.

Die beiden Autoren müssen gemeinsam ins Auge gefaßt werden, da sie über dieselben neun Scheichülislame schrieben, d.h. diejenigen, die zwischen

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Unter den auf uns gekommenen Handschriften des Grundwerkes sind diejenigen, die mehr als 18 Stammbäume enthalten, erst nach dem Tod des Mustakimzäde kopiert worden. Daher darf man hier spätere Zusätze von Kopisten oder Besitzern vermuten. Auch die Stammbaumskizzen in den zwei Fortsetzungen des Mustakimzäde dürften nach dieser Maßgabe nicht aus der Feder des Mustakimzäde stammen. Die Skizze zum 93. Scheichülislam in der ersten Fortsetzung des Münib findet sich schon in unserem frühesten Textzeugen für diesen Teil, aus dem Jahr der Abfassung, dürfte also ein ursprünglicher Textbestandteil sein. Vgl. auch die Transkription der genealogischen Skizzen im Anhang.

<sup>8</sup> Für Leben und Werk Mustaķīmzādes und seiner drei Fortsetzer s. unten das Kapitel ,Die Verfasser'.

XIV Einleitung

1806 und 1833, bzw. 1838 im Amte waren. Mit den beiden letzten Fortsetzungen erreicht *Devhatü l-Meşāyih* die Zahl von 104 Biographien<sup>9</sup>.

Rechnet man, daß eine Handschrift, die das Gesamtwerk enthält, etwa 185 Blätter in Oktavformat zu 19 Zeilen aufweist, so nimmt das Grundwerk des Mustaķīmzāde mit seinen zwei Fortsetzungen fast die Hälfte der Handschrift ein. Die zwei Fortsetzungen des Münīb machen knapp zwei Drittel der verbleibenden Hälfte aus; die Fortsetzungen des Süleymān Fā'ik und des Mektūbīzāde füllen zu gleichen Anteilen das restliche gute Drittel.

#### Anordnung des Werkes

Zusammenfassend läßt sich der Aufbau von Devhatü l-Meşāyih folgendermaßen darstellen:

#### Grundwerk des Mustakimzāde:

Biographien der Scheichülislame 1.-62. (Fassung von 1744) Biographien der Scheichülislame 1.-63. (Fassung von 1745) Die Hss. K 2, P 1, S 5, S 7, Ü 4, W 2 enthalten zusätzlich im Anschluß den "Ausbildungsnachweis", eine Art Studienbuch, des Verfassers.

#### 1. Fortsetzung des Mustakīmzāde:

Biographien der Scheichülislame 64.-76.

Die Hss. B, Ü 1 und, gekürzt, Ü 10 enthalten im Anschluß noch einen Anhang zur Vervollständigung der Lebensbeschreibungen der Scheichülislame 72. und 75.

#### 2. Fortsetzung des Mustakīmzāde:

Biographien der Scheichülislame 77.-88.

#### 1. Fortsetzung des Münīb:

Biographien der Scheichülislame 88., 89., 90., 83., 91., 92., 87., 93. Es handelt sich dabei zum Teil um Ergänzungen zur 2. Fortsetzung des Mustakīmzāde infolge erneuter Amtszeit.

#### 2. Fortsetzung des Münīb:

Biographien der Scheichülislame 93. (Vervollständigung), 94., 95.

#### Fortsetzung des Süleymān Fā'ik:

Biographien der Scheichülislame 96., 97., 95. (Vervollständigung), 98., 94. (Vervollständigung), 99., 100., 101., 102., 103., 104.

#### Fortsetzung des Mektūbīzāde:

Reihenfolge wie in der Fortsetzung des Süleymān Fā'iķ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Bei der Abschaffung des Scheichülislamates im Jahre 1922 belief sich die Zahl der Scheichülislame auf 129; s. *'Ilmīye sālnāmesi*. Istanbul 1334/1915-16, pp. 303-641 und Abdülkadir Altunsu: *Osmanlı Şeyhülislâmları*. Ankara 1972.

Einleitung XV

Wissenschaftlicher Wert Devhatü l-Meşāyih ist insbesondere von zwei Gesichtspunkten her ein Werk von Belang: einmal als Quelle zur politischen und Institutionen-Geschichte des Osmanischen Reiches; zum anderen als Produkt der osmanischen Literatur, genauer der Biographienschreibung. Hieraus ergibt sich die Rechtfertigung einer Edition.

Mustaķīmzāde hatte offensichtlich vor allem im Sinn, nach dem bewährten Muster früherer Biographiensammlungen die Lebensbilder der obersten Würdenträger der osmanischen Gelehrtenschicht ('ilmīye) in einer Zusammenschau zugänglich zu machen. Geburtsdatum und Geburtsort, gegebenenfalls ethnische Herkunft, Familienhintergrund (Vater und Großvater, berühmte Verwandte), Ausbildung wo und bei wem, Daten der Ämterlaufbahn, Todestag, Begräbnisplatz, Nachkommen, schriftstellerische Aktivitäten, Stiftungen sind die wichtigsten Punkte, die nach osmanischer — im Grunde islamischer — literarischer Tradition eine Biographie (tercüme-i hāl) berühren sollte. Was aber Devhatü l-Meṣāyiḥ über ein bloßes biographisches Lexikon hinaushebt, ist trotz zurückhaltendster Formulierungen die Einbeziehung der Zeitläufte in die Vita eines gegebenen Scheichülislam.

Zwischen den Zeilen wird dabei der Aufstieg des Scheichülislam vom anfänglichen Kadi und Müfti der Reichshauptstadt (Bursa, Istanbul) zum obersten Funktionär der Gelehrtenschicht mit weitgehenden Möglichkeiten der politischen Einflußnahme festgestellt. Darüberhinaus wird fraglos akzeptiert, daß ein Scheichülislam je nach den persönlichen Fähigkeiten und Interessen eine Rolle übernehmen konnte im Kräftespiel zwischen Sultan, Großwesir und den Gruppierungen innerhalb der Säulen des Staates, der Ulemā, des Militärs und der Beamten.

Damit vertritt *Devhatü l-Meşāyih* schon fast ein Programm: das Amt des Scheichülislam wird dargestellt, als sei es von Anfang an klar definiert und in seinen Kompetenzen unbestritten gewesen. Das historische Augenmaß tritt in den Hintergrund, und die Gegenwart des 18. und 19. Jahrhunderts wird in die Vergangenheit projeziert. Hier ist die Quellenkritik auf den Plan gerufen. Ansätze zu einer auf breiter Quellenbasis beruhenden Darstellung von Geschichte und Funktion des Scheichülislamats wurden gemacht<sup>10</sup>.

Nicht zuletzt wird mit der Edition von Devhatü l-Meşāyih der noch in den Anfängen stehenden 'ilmīye-Forschung eine der erzählenden Quellen zugänglich gemacht, auf der sie aufzubauen hat. Auf den Stand der 'ilmīye-Forschung soll hier nicht näher eingegangen werden, da Hans Georg Majer in seinen Vorstudien zur Geschichte der İlmiye im Osmanischen Reich eine mustergültige

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Zur frühen Entwicklung des Amtes bis Ebü s-Su'ūd Efendi s. R. C. Repp: *The Müfti of Istanbul. A study in the development of the Ottoman learned hierarchy.* Oxford 1986; Michael M. Pixley: The development and role of the Şeyhülislam in early Ottoman history. In: *JAOS* 96, 1 (1976), pp. 89-96.

Besprechung der einschlägigen Literatur vorgelegt hat, der hier nur eine Anzahl wichtiger, inzwischen erschienener Titel hinzuzufügen ist<sup>11</sup>.

Mustaķīmzādes Text ist stark den Klassikern der Biographienschreibung, den Sammlungen von Gelehrten- und Scheichsbiographien des Ṭaşköprüzāde¹², des ʿAṭāʾī¹³ und des Şeyḫī¹⁴ verpflichtet, auch wenn diese Quellen nicht regelmäßig zitiert werden. Die Sammlung des ʿUṣaķīzāde ist nicht ausdrücklich erwähnt¹⁵. Außerdem gibt unser Verfasser an, die Reichschroniken von Meḥmed Rāṣid¹⁶, Muṣṭafā Sāmī¹¹ und Ḥüseyn Şākir¹³ benützt zu haben. Dazu kommt noch das Geschichtswerk Ravżatü l-ebrār des Kara Çelebizāde ʿAbdülʿazīz¹⁰, Ḥāccī Ḥalīfas Taķvīmü t-tevārīḫ²⁰ und das biographische Sammelwerk des al-Muḥibbī²¹.

Ohne Zweifel wußte Mustaķīmzāde auch Dichtertezkirewerke zu nutzen. Dafür sprechen schon die zahlreichen Verszitate und Chronogramme, die in den Text verwoben sind, aber auch als Randbemerkungen auftauchen, selbst wenn kein Werktitel vermerkt ist. Schließlich muß unser Autor auch auf

- 11 Hans Georg Majer: Vorstudien zur Geschichte der İlmiye im Osmanischen Reich. I. Zu Uşakîzade, seiner Familie und seinem Zeyl-i Şakayik. München 1978, pp. 1-28; Ali Uğur: The Ottoman 'ulemā in the mid-17th century. An analysis of the Vaķā'i'ü'l-Fużalā of Meḥmed Şeyhī Ef. Berlin 1986. (Islamkundliche Untersuchungen. 131.); Madeline C. Zilfi: The politics of piety: The Ottoman ulema in the postclassical age (1600-1800). Minneapolis 1988.
- <sup>12</sup> Gest. 1561; Verfasser von Šaqā'iq an-nu'mānīya fī 'ulamā' ad-daula al-'utmānīya; vgl. Levend: TET, pp. 353-355. Druck: Beirut 1395/1975.
- 13 Gest. 1634; Verfasser einer Fortsetzung zu Šaqā'iq unter dem Titel Hadā'iķū l-hakā'iķ fī tekmīleti ş-şaķā'iķ; vgl. Levend: TET, pp. 356-357. Ich stütze mich auf die Hs. Wien H.O. 124. Ein Druck erschien in Istanbul 1268/1851-52.
- <sup>14</sup> Gest. 1732; Verfasser einer Fortsetzung zu 'Atā'īs Fortsetzung; vgl. Levend: *TET*, pp. 360-363. Hs. Wien H.O. 126 und 127 und Ali Uğur: *The Ottoman 'ulemā*.
- 15 Gest. 1723; Verfasser einer Fortsetzung zu 'Aṭā'īs Fortsetzung; vgl. Levend: TET, pp. 357-360; einen photomechanischen Nachdruck brachte H. J. Kissling heraus: 'Ušâqîzâde's Lebensbeschreibung berühmter Gelehrter und Gottesmänner des Osmanischen Reiches im 17. Jahrhundert (Zeyl-i Šaqâ'iq). Wiesbaden 1965.
- <sup>16</sup> Gest. 1735; vgl. M. Kemâl Özergin: Art. ,Râşid'. In: İA 9, pp. 632-634. Druck in 5 Bden. Istanbul 1282/1865.
- <sup>17</sup> Gest. 1733; vgl. GOW, pp. 270-271. Der Druck Istanbul 1198/1783-84 umfaßt außerdem das Werk seiner Nachfolger Şäkir und Şubhī.
  - <sup>18</sup> Gest. 1742?; vgl. GOW, pp. 277-278.
- 19 1592-1657; vgl. N. Göyünç: Art. , Karā-Čelebi-zāde'. In: EI<sup>2</sup> IV. Druck: Būlāq 1248/1832-33.
- <sup>20</sup> 1609-57; vgl. O.S. Gökyay: Art. ,Kātib Čelebi'. In: EI<sup>2</sup> IV. Druck: Istanbul 1146/1733
- <sup>21</sup> 1651-99; Muḥammad al-Muḥibbī: *Hulāṣat al-atar fī a'yān al-qarn al-ḥādī 'aṣar*. 4 Bde., Nachdruck der Ausgabe Miṣr 1284/1867. Beirut o.J. Vgl. *GAL* II, pp. 377-379, S II, p. 403.

mündliche Information vertraut haben, so auf die seines Großvaters Mehmed Mustakīm (s.u. pp. 8-10).

Mustaķīmzāde hat damit maßgebende historische Quellen zum Thema ausgeschrieben und so weitverstreutes Material zu einer Einheit verbunden. Dennoch wäre es ungerecht, sein Werk nur als Blütenlese biographischer Angaben abzutun. Gerade die Kombination von Fakten aus verschiedenen Quellen macht Devḥatü l-Meṣāyiḥ zu einem Handbuch, das die vorgegebenen Einzelheiten in neuer Auslese und Sicht vorstellt.

Im Gegensatz zu Mustaķīmzāde gibt Münīb keine Quellen an, von denen er profitiert hätte. Süleymān Fā'iķ beruft sich auf den Reichschronisten Meḥmed Es'ad²², auf Aḥmed 'Āṣim²³ und auf Aḥmed Vāṣif²⁴, seine Zeitgenossen, während Mektūbīzāde seinerseits auf Meḥmed Es'ad und Aḥmed Vāṣif verweist. Münīb, Süleymān Fā'iķ und Mektūbīzāde schrieben über Persönlichkeiten ihrer Zeit, und doch scheint es wenig wahrscheinlich, daß sie über die genannten Gewährsleute hinaus nicht noch weitere Geschichtswerke und auch Urkunden konsultiert hätten. Aufklärung dürfte hier nur der Vergleich mit heute verfügbaren Archivbeständen bringen.

Die Reihenbiographie Devhatü l-Meşāyih ist aber nicht nur als eine der Quellen für eine noch zu schreibende Geschichte des Osmanischen Reiches und seiner Institutionen von Belang. Die zweite Komponente des Werkes liegt auf dem Gebiet der osmanischen Literaturgeschichte; denn die Osmanen haben im Rahmen des islamischen Erbes und in Nacheiferung der arabischen Vorbilder ein ansehnliches biographisches Schrifttum hervorgebracht, das allerdings noch zu wenig, auch auf seine Eigenheiten hin, untersucht worden ist<sup>25</sup>.

Man kann fast sagen, daß die Biographiensammlungen bisher hauptsächlich im Schatten der Fußnoten osmanistischer Literatur existieren, prosopographisch ausgewertet, aber nicht als Literaturgattung an sich studiert werden. Allein den Dichterbiographiensammlungen, von denen einige wenige in kritischen Editionen zugänglich gemacht worden sind, wurde eine gewisse Aufmerksamkeit zuteil.

Die Sichtung, Klassifizierung, Edition und Erörterung der übrigen Sparten der osmanischen biographischen Literatur (Sammlungen von Gelehrten- und Scheichebiographien, Reihenbiographien, Biographiesammlungen für bestimmte

 $<sup>^{22}</sup>$  1789-1848; vgl. M. Münir Aktepe: Art. ,Esad Efendi'. In:  $\dot{I}A$ 4, pp. 354-355. Eine Druckausgabe liegt nicht vor.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Gest. 1819; vgl. M. Fuad Köprülü: Art. ,Âsim Efendi<sup>4</sup>. In: *ÎA* 1, pp. 665-673. Druck in 2 Bänden. Istanbul o.J.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Gest. 1806; vgl. GOW, pp. 335-337. Der Druck erfuhr mehrere Auflagen.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Zu diesem Gedankengang s. Barbara Kellner-Heinkele: Osmanische Biographiensammlungen. In: *Anatolica* 6 (1979), pp. 171-194; unabhängig davon und in etwas anderer Ausrichtung: Majer: *Vorstudien*, pp. 29-60.

XVIII Einleitung

Berufe, z.B. Künstler, nach geographischen Gesichtspunkten geordnete Sammlungen) bleibt eine Aufgabe für die Zukunft.

Derartige Untersuchungen werden nicht nur den Osmanisten unter den Historikern und Literaturwissenschaftlern von Nutzen sein. Auch die Nachbardisziplinen Philologie, Wirtschafts-, Kultur- und Sozialgeschichte dürften insbesondere bei einer quantitativen Auswertung des Materials eine reiche Ernte einbringen. Biographiensammlungen sind schlechthin Fundgruben für dichterische Zitate, Anekdoten und Wundergeschichten, für Berichte von Reisen, Pilgerfahrten, Begegnungen einzelner mit den Berühmtheiten der Zeit, für Angaben von Lehrer-Schüler-Beziehungen, für Karrieremuster, Bevölkerungsfluktuation, Beschreibungen von Orten und Bauwerken, genealogische Zusammenhänge, Besitzverhältnisse, Ordenszugehörigkeit, schriftstellerische Werke, Stiftungsbauten und so fort.

Angewandt auf Devhatü l-Meşāyih lassen sich speziell zu den Scheichülislamen und mittelbar zur 'ilmīye Möglichkeiten einer quantitativen Auswertung erkennen, die dazu geeignet sind, Grundlagen eines deutlicheren und zutreffenderen Bildes von dieser Schicht der osmanischen Gesellschaft zu schaffen, ohne allerdings auf die Bestätigung durch Archivmaterialien verzichten zu können<sup>26</sup>.

Handschriftenlage

Schon bei den Zeitgenossen des Mustaķīmzāde und genauso bei den folgenden Generationen muß sich Devhatü l-Meşāyih großer Beliebtheit erfreut haben, die sich in zahlreichen mehr oder weniger Fortsetzungen enthaltenden Abschriften niederschlug. Ein solches Handbuch — knappe, doch gefällig präsentierte Information über die Scheichülislame — mußte sowohl in den Bibliotheken der Medresen als auch bei privaten Sammlern lebhaften Zuspruch finden.

Will man unter Berücksichtigung der unterschiedlichen Entstehungszeiten aus der Zahl der erhaltenen Handschriften Rückschlüsse ziehen, so hat der handliche 'Mustaķīmzāde' keine geringere Verbreitung erzielt als etwa die Gelehrtenbiographiensammlungen des Ṭaṣköprüzāde oder des 'Aṭā'ī, auf jeden Fall aber mehr als die des 'Uṣaķīzāde oder des Şeyhī. Nicht zuletzt mag dies an dem geringeren Umfang des Werkes und damit am überschaubareren Aufwand beim Abschreiben gelegen haben.

Münībs, Süleymān Fā'iķs und Mektūbīzādes Fortsetzungen haben gemäß der heutigen Handschriftenlage nie die Popularität von Mustaķīmzādes Werk erreichen können. Mit der Publizierung der Paraphrase des Ahmed Rif'at unter dem Titel Devhatü l-Meşāyiḥ ma' zeyl in den 1860er Jahren<sup>27</sup> scheint die Handschriftentradition zum Erliegen gekommen zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Für diesen Ansatz vgl. Madeline C. Zilfi: The *ilmiye* register and the Ottoman *medrese* system prior to the Tanzimat. In: *Contributions à l'histoire économique et sociale de l'Empire ottoman*. Jean-Louis Bacqué-Grammont - Paul Dumont ed. Paris-Leuven 1983, pp. 309-327.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Nachdruck: Istanbul 1978.

#### DIE VERFASSER

#### Leben und Werk

#### Sa düddin Süleyman Mustakimzade Efendi

#### Hauptwerke

- Devhatü l-Meşāyih Abfassungsdatum 1157 / beg. 15.2.1744, bzw. 1158 / beg. 3.2.1745; s. Verzeichnis der Handschriften.
- Tuhfe-i ḥaṭṭāṭīn Beginn der Reinschrift 1173 / beg. 25.8.1759; für die Hss. s. die Edition des İbnülemin Maḥmūd Kemāl (İnal), Istanbul 1928.
- Mağallat an-nişāb fī n-nisāb wa-l-kunā wa-l-alqāb Abgeschlossen 1175 / beg.
   2.8.1761; in arabischer Sprache; Hs. Istanbul, Süleymaniye Ktph., Halet Efendi No. 628 / Mikrofilm Arşivi No. 11, 472 + 4 fols., Unikum.
- Şerh-i dīvān 'Alī el-Mürtażā Beendet 1. Cem. I 1186 / 31.7.1772; zahlreiche Hss.; Druck: Bulaq Cem. II 1255 / beg. 12.7.1839.
- Kānūn al-adab tercümesi Verfaßt zwischen 1183 / beg. 7.5.1769 und 1191 / beg. 9.2.1777; Hs. u.a. Istanbul, Süleymaniye Ktph., Esat Ef. No. 3182.
- Mektūbāt-i ķudsīye (-i Naksbandīye) Verfaßt zwischen 1162 / beg. 22.12.1748 und 1165 / beg. 20.11.1751; zahlreiche Hss.; Druck: Istanbul 1277 / 1860-61, 3 Bde.
- Kaşīde-i Mużarīye şerḥi Undatiert; Hs. u.a. Istanbul, Süleymaniye Ktph., Pertev Paşa No. 611/2, ff. 6v-41v.

Für eine Liste der übrigen gesicherten und vermutlichen Werke s. İbnülemin Mahmūd Kemāl (İnal)s Einleitung zu seiner Edition von *Tuhfe-i ḥaṭṭāṭīn*, Istanbul 1928.

Biographische Angaben über Mustakīmzāde (in chronologische Aufeinanderfolge):

- Suyolcuzăde Mehmed Necīb: Devhatü l-küttāb (verf. vor 1151 / beg. 21.4.1738), Hs. Istanbul, Topkapı Sarayı Müzesi Ktph., Emanet Hazinesi No. 1232, ff. 66v-192r.
- Hāfiz Hüseyn b. el-Hācc İsmā'īl Ayvānsarāyī: Ḥadīkatü l-cevāmi', Hs. Wien, National-Bibliothek, H.O. No. 194, passim Chronogramme des Mustaķīmzāde.
- Silāḥdārzāde Meḥmed Emīn: Tezkire, Hs. Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 2557, f. 21r.
- Seyyid 'Abdülfettāḥ Şevkat: *Tezkire*, Hs. Istanbul, Beyazıt Umûmi Ktph., Cevdet Paşa No. 130, pp. 72, 76.
- Süleymān Fā'iķ: Mecmū'a, Hs. Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 9577, f. 5v.
- Sahhāflar Şeyhīzāde Seyyid Ahmed Nazīf: Riyāżu n-nukabā, Hs. Istanbul, Süleymaniye Ktph., Esat Ef. No. 2275, f. 6r.
- Şaḥḥāflar Şeyḫīzāde Meḥmed Es'ad: Bāġçe-i ṣafā-endūz, Hs. Istanbul, Süleymaniye Ktph., Yazma Bağışlar No. 185, p. 90: s.v. 'Meḥmed'.
- Ahmed 'Ārif Ḥikmet: Maǧmū'at at-tarāǧim (arabisch), Hs. Istanbul, Millet Ktph., Ali Emîri tarih No. 788, p. 60 (Chronogramm).
- Hammer-Purgstall (sic): Geschichte der Osmanischen Dichtkunst bis auf unsere Zeit. Bd. 4, Pest 1838, pp. 300-301.

Da'ūd Faṭīn: Tezkire-i ḥātimetü l-eş'ār. Druck: Istanbul 1271/1854-55, pp. 194-195. Hāfīz Ḥūseyn Ayvānsarāyī: Ḥadīkatü l-cevāmi'. Druck: Istanbul 1281/1864-65, Bd. 1, p. 1.

Seyyid Ahmed Rif'at b. İsmā'īl: Devhatü l-Meşāyih. Druck: o.O., o.J., p. 2.

Ḥabīb: Ḥaṭṭ ve ḥaṭṭāṭān. Istanbul 1305/1887-88, p. 113.

Mu'allim Nācī: Esāmī. Istanbul 1308/1890-91, p. 292.

Tārīḥ-i Cevdet. 3. Auflage, Istanbul 1309/1891-92, Bd. 4, pp. 260-261.

Mehmed Süreyyā: Sicill-i 'Osmānī. Bd. 3, Istanbul 1311/1893-94, pp. 87-88.

Şemsüddin Sāmī: Kāmūsu l-a'lām. Bd. 4, Istanbul 1311/1893-94, pp. 2620-2621.

Mehmed Ṭāhir Brūsah: Meṣāyiḥ-i 'Oṣmānīye sekiz zātıŋ terācim-i aḥvālı. Istanbul 1318/1900-01 (mir nicht erreichbar).

Aḥmed Ḥilmī: Ziyāret-i evliyā. Istanbul 1325/1907, pp. 155-157.

Mehmed Ṭāhir Brūsalı: 'Osmānlı mü'ellifleri. Bd. 1, Istanbul 1333/1915, pp. 168-169.

'Alī Cānīb Bey: Hattatlık ve Türkler. In: Hayāt, c. 3, s. 54 (1927), p. 2.

Mustaķīmzāde Süleymān Sa'düddīn: *Tuhfe-i ḥaṭṭāṭīn*. Hrsg. von İbnülemīn Maḥmūd Kemāl (İnal). Istanbul 1347/1928, Einleitung.

Franz Babinger: Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke. Leipzig 1928, pp. 317-319.

Sadeddin Nüzhet Ergun: Türk musikisi antolojisi. Bd. 1, Istanbul 1942, pp. 142, 795-798.

Suyolcuzade Mehmed Necib: *Devha-tül-küttab*. Hrsg. von Kilisli Muallim Rifat. Istanbul 1942, pp. 130-131.

Carl Brockelmann: Geschichte der Arabischen Litteratur. Supplementband I, Leiden 1937, p. 286; Supplementband II, Leiden 1938, p. 473.

İbrahim Alâettin Gövsa: Türk meşhurları ansiklopedisi. [Istanbul, um 1938], pp. 333-

'Umar Rīdā Kaḥḥāla: *Mu'ğam al-mu'allifin*. Tarāģim musannifī l-kutub al-'arabīya. Damaskus 1376-1381/1957-1961. Nachdruck: Beirut o.J. Bd. 4, p. 266.

İbnülemin Mahmud Kemal İnal: Son asır Türk şairleri. Bd. 1-3. Istanbul 1969-70, pp. 4, 42, 353-354, 2233.

Bursalı Mehmed Tâhir Bey: Osmanlı müellifleri. Hrsg. von A. Fikri Yavuz - İsmail Özen. Istanbul [1971], Bd. 1, pp. 157-159.

İbnülemin Mahmud Kemal İnal: Son hattatlar. İstanbul 1970, Einleitung, passim.

Yılmaz Öztuna: Türk musikisi ansiklopedisi. Istanbul 1973, Bd. 2, p. 59.

Agâh Sırrı Levend: Türk edebiyatı tarihi. Bd. 1. Ankara 1973, pp. 370, 371, 372, 373 und passim.

Hâfîz Hüseyin Ayvansarâyî: Vefeyât-ı selâtîn ve meşâhîr-i ricâl. Hrsg. von Fahri Ç. Derin. İstanbul 1978, p. XIII und passim Chronogramme von Mustaķīmzāde.

M. Orhan Bayrak: Istanbul'da gömülü meşhur adamlar (1453-1978). İstanbul 1979, p. 190.

Şevket Rado: Türk hattatları. XV. yüzyıldan günümüze kadar gelmiş ünlü hattatların hayatları ve yazılarından örnekler. İstanbul [um 1980], p. 181.

Harun Tolasa: 18. yüzyılda yazılmış bir divan edebiyatı terimleri sözlüğü. Mustakîmzâde'nin İstılâhâtü'ş-şi'riyye'si. İn: Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Fakültesi Dergisi 2 (1981), pp. 221-229. Fortgesetzt in: Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi 24-25 (1986), pp. 363-380.

İrfan Gündüz: Osmanlılarda devlet-tekke münasebetleri. İstanbul 1984, p. 62.

Hâfiz Hüseyin Ayvansarâyî: *Mecmua-i tevârih*. Hrsg. von Fahri Ç. Derin - Vahid Cabuk. Istanbul 1985, passim (Index fehlerhaft).

Abdülkadir Karahan (Hrsg.): Kırk hadis. Ankara 1985, pp. 54-55, 97.

R. C. Repp: The Müfti of Istanbul. A study in the development of the Ottoman learned hierarchy. Oxford 1986, pp. 11-13 und passim.

Atilla Özkırımlı: Türk edebiyatı ansiklopedisi. 4. Aufl., Istanbul 1987, Bd. 3, p. 879. Başlangıcından günümüze kadar büyük Türk klâsikleri. Tarih-Antoloji-Ansiklopedi. Bd. 7. Istanbul 1988, pp. 248-252.

Wer war der Mann, der Devhatü l-Meşāyih¹ geschrieben hat? Diese Frage führt unmittelbar zu einer biographischen Untersuchung, die anhand eines Einzelschicksals Einblick in den Wissenschaftsbetrieb und in den Gelehrtenalltag im Osmanischen Reich des 18. Jahrhunderts verschaffen muß. Zugleich wird eine solche Verknüpfung der Lebensdaten den Hintergrund für die Abfassung des Werkes beleuchten, der von historischen, literarischen und persönlichen Faktoren geprägt ist.

Zur Zeit der Niederschrift seiner ersten größeren Arbeit war Mustaķīmzāde ein 25-jähriger Absolvent der unteren Medresenausbildung und aufgrund seiner Herkunft aus einer traditionsreichen und bekannten Müderrisfamilie², seiner Begabung und seines Studiums geradezu prädestiniert für die erstrebte Karriere bis in die obersten Ränge der osmanischen Gelehrtenschicht ('ilmīye). Daß dann alles ganz anders kam — und dennoch objektiv nicht von einem gescheiterten Leben die Rede sein kann — das soll die folgende biographische Skizze zeigen. Die Absicht ist dabei auch, die Wurzeln des Werkes Devhatü l-Meşāyih freizulegen, gerade weil es kein historiographisches Werk im heutigen Sinne darstellt, sondern durch seine Verschmelzung von historischen und literarischen Zügen eine der osmanischen Literatur eigene Gattung repräsentiert — den Sonderfall der Reihenbiographie im weiteren Rahmen der Biographiensammlungen.

Mustakīmzādes Lebenszeit (1719-1788) fällt in eine Periode verhältnismäßig seltener kriegerischer Verwicklungen des Osmanischen Reiches mit dem Ausland. Allerdings sind diese Jahrzehnte gekennzeichnet durch den beschleunigten Zerfall der Zentralmacht und die Konsolidierung örtlicher Potentaten. Das sozioökonomische Gefüge des Osmanischen Reiches geriet dadurch unter verhängnisvollen Druck.

Im Frieden von Passarowitz (1718) hatte die Pforte empfindliche Gebietsverluste im Westen hinnehmen müssen. In den folgenden Jahren vermochten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im folgenden abgekürzt DM.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Immerhin zählt Mehmed Süreyyā die Mustaķīmzādes zu den bekanntesten Familien des Osmanischen Reiches; vgl. Sicill-i 'Osmānī IV (im weiteren abgekürzt S'O). Istanbul 1315/1898, p. 706.

sich innerhalb der politischen Führung diejenigen Kräfte durchzusetzen, die im Osten eine Chance witterten, sich für die Verluste schadlos zu halten. Der Krieg mit Persien, das sich in einer Phase des Machtumbruchs befand, begann 1724 und zog sich in drei Abschnitten über 22 Jahre hin. Im Frieden von 1746 wurde der persisch-osmanische Grenzverlauf wieder auf den Stand von 1639 gebracht. Der glimpfliche Ausgang des österreichisch-russisch-türkischen Krieges von 1736-39 war weniger auf osmanische Überlegenheit als auf Schwächen der Gegner zurückzuführen. Erst rund 30 Jahre später hob mit dem russisch-türkischen Krieg von 1768-74, der mit dem niederschmetternden Frieden von Küçük Kaynarca schloß, eine neue Periode schwerer Prüfungen für das Reich an. Der österreichisch-russisch-türkische Krieg von 1787 bis 1791 bzw. 1792 brachte weitere Gebietsverluste an der Nordgrenze. Die Wehrlosigkeit des Reiches provozierte Interventionen von außen, wie die französische Expedition in Ägypten (1798-1801), und Unabhängigkeitsbestrebungen im Innern, etwa in den arabischen Provinzen und auf dem Balkan<sup>3</sup>.

Keines von Mustaķīmzādes Werken läßt irgendwelche Rückschlüsse auf zeitgenössische Ereignisse zu. Es ist, als seien die außenpolitischen Rückschläge und die Not im Innern spurlos an unserem Autor vorbeigegangen.

Mustaķīmzāde hat keine Autobiographie im eigentlichen Sinne hinterlassen, auch Beschreibungen durch seine Zeitgenossen scheinen nicht zu existieren<sup>4</sup>. Wie für so viele Vertreter osmanischer Wissenschaftsgeschichte sind wir auch hier auf einzelne Hinweise, wie durch die Blume gesprochene Abschweifungen im Text, autobiographische Randbemerkungen, Kolophone sowie vereinzelte Angaben späterer Autoren angewiesen.

Quellen zur Biographie Eine allen Einzelheiten von Mustaķīmzādes Leben, Persönlichkeit und Werk nachspürende Studie hat anhand aller ihm bekannten Istanbuler Handschriften von Werken Mustaķīmzādes İbnülemīn Maḥmūd Kemāl İnal vorgelegt. In seiner Einleitung zur Edition von Tuḥfe-i ḥaṭṭāṭīn<sup>5</sup>, einer der wichtigsten Schriften Mustaķīmzādes, findet sich eine auf großer Erfahrung und langer Vertrautheit mit dem Werke Mustaķīmzādes beruhende Lebensbeschreibung, die vorerst als ausführlichste und beste Informationsquelle und als Schlüssel zu einem vielfältigen und interessanten Lebenswerk gelten darf.

- <sup>3</sup> Eine kompakte Darstellung dieser Periode findet sich bei Josef Matuz: Das Osmanische Reich. Grundlinien seiner Geschichte. Darmstadt 1985, pp. 191-213.
- <sup>4</sup> Bis auf die negativen Bemerkungen Süleymän Fä'iks (1783-1833) in seiner *Mecmū'a* (Hs. Istanbul, Üniversite TY No. 9577, f. 5v, s.u.) beschränken sich die Autoren der folgenden und übernächsten Generation auf einige lobende Bemerkungen über den in der Stille wirkenden, produktiven Schriftsteller Mustaķīmzāde. Für die einzelnen Stellen s. die vorangestellte Liste *Biographische Angaben über Mustaķīmzāde*.
- <sup>5</sup> Tuhfe-i ḥaṭṭāṭīn, ed. İbnülemīn Maḥmūd Kemāl (İnal). Istanbul 1347/1928. (TTEK, 12.) [In arabischer Schrift.] Im folgenden abgekürzt T.H.

İnals Untersuchung geht weit über eine Einführung zu Mustaķīmzādes biographischem Werk über die osmanischen Schönschreiber hinaus, so daß uns die Gesamtpersönlichkeit unseres Autors und seine vielseitige wissenschaftliche Tätigkeit insgesamt näherkommen. Es mag angesichts der Seltenheit dieser Edition der Tuhfe-i hattātīn nicht überflüssig sein, an dieser Stelle die Ergebnisse von İnals Findigkeit neu zusammenzustellen<sup>6</sup>. Ergänzungen dazu liefern meine eigenen Untersuchungen an Handschriften in Istanbul und anderswo sowie die Angaben aus der Sekundärliteratur, die İnal nicht benützt hat oder nicht benützen konnte. Ein Durchkämmen der türkischen Archive nach Material über unseren Autor hätte den Rahmen dieser textkritischen Studie gesprengt und zudem wenig Aussicht auf Erfolg gehabt, da Mustaķīmzāde nie in den Genuß offizieller Aufgaben gekommen ist.

Geburtstag und Geburtsort Mustaķīmzāde ist im Receb 1131/beg. 2.5.1719 in Istanbul geboren, zumindest überwiegen nach İnal in seinem Werk die Hinweise auf das Geburtsjahr 1131 diejenigen, die das Jahr 1130 voraussetzen<sup>7</sup>.

Der Geburtsort war "ein Haus gegenüber der Tahta Minare Mescidi, einer Stiftung des Şeyh Muşlihüddīn Tevvīl<sup>8</sup>, im Viertel (*maḥalle*) Ķaba Ķulaķ Muḥtesib Iskender<sup>9</sup>, in der Umgebung der Âtık Ali Paşa Camii<sup>10</sup> und der Hırkai Şerif Camii<sup>11</sup>.

- <sup>6</sup> Obwohl İnal nur die Werke angibt, denen er seine Angaben entnimmt, nicht aber die Blattzahl und öfters auch nicht die Signatur der benützten Hs., konnten doch viele seiner Referenzen verifiziert werden. Die Angaben bei Faṭīn (*Tezkire-i ḥātimetü l-eyʿar*. Istanbul 1271/1855, pp. 194-195), S'O und Brūsah M. Ṭāhir: 'Oṣmānlı mü'ellifleri I. Istanbul 1333/1915, pp. 168-169 (im folgenden abgekürzt 'OM) sind zwar weitgehend zutreffend, aber zu knapp, um wirklich nützlich zu sein.
- <sup>7</sup> Vgl. *TH*, p. 5<sup>+</sup> Anm. 1., wo autobiographische Notizen aus vier von Mustaķīmzādes Werken zitiert werden.
- 8 An der Eski Alipaşa Caddesi im Viertel Karagümrük; sie wird auch Apardı Muslihüddin Mescidi oder Muslihüddin Mescidi genannt (s. Tahsin Öz: İstanbul camileri I. Ankara 1962, pp. 23, 108, 143). Nach Öz ließ Şeyh Muştafa Kocavî sie während der Regierungszeit Sultan Bayezīds II. (1481-1512) erbauen.
- <sup>9</sup> Genannt nach der dortigen Kabakulak Mescidi, erbaut zur Zeit Sultan Mehmeds II. (1451-81) von Muhtesib Iskender Ağa (Öz: İstanbul camileri I, p. 78).
- An der Sofali Keçeciler Caddesi; nähere Angaben s. Wolfgang Müller-Wiener: Bildlexikon zur Topographie Istanbuls. Tübingen 1977, pp. 374-375.
- <sup>11</sup> S. TH, p. 216, S 4, f. 62r Z. 14-15. Neben dem Prophetenmantel, der im Topkapı Sarayı aufbewahrt wird, war in Istanbul ein zweiter, gröberer Mantel des Propheten Gegenstand der Verehrung. Er befand sich im Besitz einer Familie arabischen Ursprungs, die im Viertel Eski Ali Paşa wohnte. Die Reliquie wurde in den zwei letzten Wochen des Ramadan der Öffentlichkeit zugänglich gemacht (vgl. Ignace de Mouradjea d'Ohsson: Tableau général de l'Empire Othoman IV. Paris 1791, p. 393).

Wohnungen

Nach dem Brand des Balat-Viertels <sup>12</sup>, wo die Familie mit dem Großvater, Mehmed Mustaķīm Efendi (s.u.), seit seiner Entlassung als Kadi von Edirne (also vor 1712, seinem Todesjahr), gewohnt hatte, erwarb sie ein Haus in der İskender Paşa mahallesi in der Nähe der Terkim Camii <sup>13</sup>. Dort lebte Mustaķīmzāde bis zur Thronbesteigung Sultan 'Oṣmāns III. (1754) <sup>14</sup>. Später <sup>15</sup> muß er auch noch in der Nähe der Aya Sofya-Moschee gewohnt haben <sup>16</sup>. Nach der Tezkire über sich selbst in *TḤ* hauste er nach 1183 / beg. 7.5.1769 "für sich und abgeschieden von der Weltlichkeit" (ferīd ve vaḥīd bā-tecrīd) in der Nähe der Kürkçü Başı Ahmed Camii <sup>17</sup>. An keiner Stelle erwähnt er, daß er ein Studentenzimmer (hücre) in einer Medrese bewohnt habe.

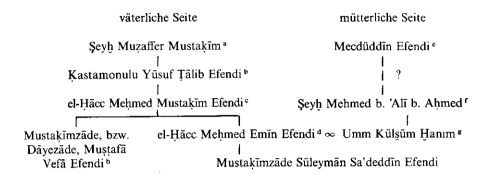
Über eventuelle Reisen ist nichts bekannt. Sie sind auch nicht sehr wahrscheinlich, trägt man dem lebenslang angegriffenen Gesundheitszustand unseres Autors Rechnung sowie seinen beschränkten finanziellen Möglichkeiten und seiner Menschenscheu.

Herkunft

Mustakīmzāde stammte aus einer Gelehrtenfamilie mit langer Tradition. Die Spuren der Ahnen mütterlicherseits lassen sich bis in die Regierungszeit Sultan Mehmeds II. (1451-81) zurückverfolgen. Väterlicherseits stammen erste Nachrichten aus der Ära Sultan Mehmeds IV. (1648-87). Aus den einzelnen Angaben läßt sich folgender Stammbaum rekonstruieren:

- <sup>12</sup> Es dürfte sich um den Brand des Balat-Viertels (am Goldenen Horn auf der Stambuler Seite) im Jahre 1142 / beg. 27.7.1729 handeln, s. Häfiz Hüseyn Ayvānsarāyī: Hadīkatü l-cevāmi' I. Istanbul 1281/1864-65, p. 171; Ğ. İncicyan: 18. asırda Istanbul. Istanbul 1976, p. 39.
- <sup>13</sup> In Fatih, an der Kreuzung von Sarıgüzel Cd. und İskender Paşa Sok., gelegen. Nach Öz: İstanbul camileri I, p. 146 wurde sie vom Wesir İskender Paşa erbaut (mit Stiftungsurkunde aus dem Jahre 1505). Nach Ayvānsarāyī: Hadīkatü l-cevāmi I, p. 69 stammt sie aus der Regierungszeit Sultan Selīms I. (1512-20). S. auch Müller-Wiener: Bildlexikon, p. 427.
- <sup>14</sup> Die einzelnen Wohnungsangaben finden sich in Mustaķīmzādes eigener Tezkire in TH, p. 216.
  - 15 D.h., während er TH ins reine schrieb, ca. 1173 / beg. 25.8.1759 (TH, p. 65).
- <sup>16</sup> Wie aus seiner Tezkire (*TH*, p. 65) hervorgeht, hatte das Haus ursprünglich dem Schönschreiber und Imam im kaiserlichen Marstall (ıṣṭabl-i 'āmire), Aḥmed b. Ḥasan († 1139/1726-27), gehört.
- 17 Nach Ayvānsarāyī: Ḥadīkatü l-cevāmi' I, p. 187 ließ dieser Kürkçü Başı Aḥmed Bey zwei Moscheen in Istanbul errichten: die eine, heute noch bestehende, liegt an der Topkapı Caddesi (s. Öz: İstanbul camileri I, p. 95: 'Kürkçü Camii'); die andere, in der Nähe der Cerrah Paşa Camii (im Stadtteil Haseki) gelegene Moschee existiert heute nicht mehr (vgl. Müller-Wiener: Bildlexikon, Lageplan B 5/4, bzw. D 7/21).

#### STAMMBAUM DES MUSTAĶĪMZĀDE:



#### ANMERKUNGEN ZUM STAMMBAUM

- <sup>a</sup> Zum Ururgroßvater Mustaķīmzādes ist nichts Näheres bekannt. Der Name ergibt sich aus Mustaķīmzādes eigener Stammbaumskizze (s.u.).
- b Laut *DM* bestand der Urgroßvater Mustaķīmzādes unter dem Scheichülislam Behā'ī Mehmed Efendi (32., 1649-51, 1652-54) seine Müderris-Prüfung und wurde im Jahre 1062/1652 mit der Ausübung des Fetva-Amtes in seiner Heimatstadt Kastamonu betraut, wählte dann aber nach gewisser Zeit die Zurückgezogenheit (S 4, f. 22v Rand).
- ° Über seinen Großvater gibt Mustakīmzāde in mehreren seiner Werke Auskunft. Am ausführlichsten jedoch unterrichtet uns Şeyhī († 1145/1732) über 'el-Mevlā Meḥmed Mustaķīm'. In seinem biographischen Sammelwerk Vekā'i'ü l-fuzalā¹+ heißt es, er sei im Dorf Debbāġlar, in der Każā Eflānī des Sancak Kastamonu²+ geboren und habe die Müderrislaufbahn eingeschlagen, nachdem er mit der mülāzemet von Beyāzīzāde Aḥmed Efendi von der Şaḥn-Medrese im Komplex der Fātiḥ-Moschee³+ abgegangen war. Nach dem Durchlaufen der üblichen Stationen wurde er nach seiner Entlassung aus einer 40 akçe-Stellung im Şaf. 1089 / beg. 25.3.1678 in die Çavuş Başı-Medrese⁴+ berufen an die Stelle eines gewissen Şarı Aḥmed Efendi. Im Reb. II 1093/beg.

<sup>&</sup>lt;sup>1+</sup> Hs. Nationalbibliothek Wien, H.O. No. 127, f. 170r-v. S. GOW, pp. 267-268.

<sup>2+</sup> Kāmūsü l-a lām 2, p. 1005 bezeichnet Eflānī als Nāhiye mit gleichnamigem Hauptort der Kazā Safranbolu im Sancak Kastamonu.

<sup>&</sup>lt;sup>3+</sup> H. A. R. Gibb - Harold Bowen: *Islamic society and the west* I, 2, London-New York-Toronto 1957, p. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>4+</sup> Nach einer Randnotiz in *DM* (P 2, f. 38r) zur Lebensbeschreibung des Scheichülislam Minkārīzāde Yaḥyā Efendi (42., 1662-74) war es dieser ehemalige Müfti, der den Mustakīm im Jahre 1089 / beg. 25.3.1678 in den Rang hāric promovierte, das heißt, in die Anfangsposition der Müderris-Laufbahn. Die Çavuş Başı-Medrese läßt sich nicht in Istanbul lokalisieren. Eine Übersicht über das osmanische Bildungssystem findet sich bei Halil Inalcık: *The Ottoman Empire*. The classical age 1300-1600. London 1973, pp. 165-172 und insbesondere bei I. H. Uzunçarşılı: *Osmanlı devletinin ilmiye teşkilâti*. Ankara 1965.

9.4.1682 ersetzte er den Celeb Halīl in der Cezerī Kāsim Pasa-Medrese 5+ und im Sa'b. 1097 / beg. 23.6.1686 wiederum kam er an die Stelle des Kırımı 'Abdulhalim Efendi in der Fätime Sultan-Medrese 6+.

Im Cem. II 1099 / beg. 3.4.1688 wurde er Nachfolger des Ḥalīl Efendi an der Ḥāccī Hasanzade-Medrese<sup>7+</sup> und im Saf. 1100 / beg. 25.11.1688 wurde ihm die Stelle des Fettāhzāde 'Abdulbākī Efendi an der Seksan 'Alī-Medrese8+ übertragen. Im Reb. I 1101 / beg. 13.12.1689 wurde er an eine der Müsile-i Sahn-Medresen versetzt, rückte aber schon im Şa'b. desselben Jahres (beg. 10.5.1690) anstelle des Yahyāzāde Ahmed Efendi an eine der Sahn-i Semān-Medresen<sup>9+</sup> auf. Im Receb 1102 / beg. 31.3.1691 ersetzte er wiederum den Fettähzäde Efendi an der Mihrimäh-Medrese 10+ neben dem Edirner Tor, um im Saf. 1105 / beg. 2.10.1693 an die Stelle des Mekkīzāde Es'ad Efendi an der Dāvūd Paşa-Medrese zu rücken<sup>11+</sup>, Im Zīlk. 1106 / beg. 13.6.1695 gab man ihm die Stelle des Çeşmīzāde 'Abdulkerīm Efendi an der ersten Medrese des İbrāhīm Paşa Sarays<sup>12+</sup>. İm Reb. I 1110 / beg. 7.9.1698 wurde er mit einer Befristung bis zum Muh. 1111 / beg. 29.6.1699 Kadi von Medina, nachdem Muharrem Efendi entlassen worden war. Zuvor hatte er noch eine Verwandte des berühmten Chalvetive-Scheiches Şa'bān († 1082/1671) geheiratet, so daß Mustakīmzāde später eine weitläufige Verwandtschaft mit diesem beanspruchen konnte<sup>13+</sup>.

Im Muh. 1112 / beg. 18.6.1700 durch Hocazāde es-Seyyid 'Oşmān Efendi ersetzt, wurde ihm im Cem. II desselben Jahres (beg. 13.11.1700) die Każā Yenişehir bei

5+ In Bursa, s. Cahid Baltacı: XV-XVI. asırlar Osmanlı medreseleri. İstanbul 1976, pp. 274-277. Sie zählte zu den "Fünfzigern", d.h. das tägliche Gehalt eines Müderris betrug 50 akçe. Der Erbauer, Cezerī Ķāsim Paşa, war unter Süleymān Ķānūnī Vierter Wesir und starb 950/1543. Die hier aufgeführte Reihe der dort tätigen Müderris geht nicht über das Jahr 1004/1595-96 hinaus,

wie es dem zeitlichen Rahmen des Buches entspricht.

6+ Erwähnt von Baltaci: Osmanli medreseleri, p. 343 ohne Lokalisierung, aber wahrscheinlich in Istanbul. Müller-Wiener: Bildlexikon weist eine Fatma Sultan Mescidi in Cağaloğlu aus

(Detailplan p. 342).

7+ In Istanbul (s. Baltacı: Osmanlı medreseleri, pp. 218-220). Der Erbauer war der 911/1505-06 verstorbene Kadiasker von Rumili, Mehmed b. Muştafa Efendi. Ein Müderris bezog hier ein Tagesgehalt von 50 akçe. Nach einer Randnotiz in DM (S.5, f. 31r) wurde im Saf.  $1\bar{1}00$  / beg. 25.11.1688 Yekçeşm Hüseyn Efendi sein Nachfolger an dieser Medrese. Yekçeşm sollte im Zuge des "Ereignisses von Edirne" (1703) auf das Drängen der Janitscharen hin auf einen Tag zum Scheichülislam erhoben werden (vgl. Danismend: Ösmanlı tarihi 5, pp. 133-134).

8+ Nicht lokalisiert.

9+ Der ebenfalls mit 50 akçe täglich dotierte Posten an den Şaḥn-i Semān-Medresen bedeutete einen gewissen Aufstieg gegenüber einer der Müsile-i Sahn-Medresen, die sich auch im Komplex der Fätih-Moschee befanden und in denen die Studenten auf den Besuch der Sahn-i Seman-Medresen vorbereitet wurden, vgl. Baltacı: Osmanlı medreseleri, pp. 350-353; Uzunçarşılı: İlmiye teşkilâtı, Index.

10+ Erbaut von Süleymän Kanūnī (s. Baltacı: Osmanlı medreseleri, pp. 307-309). Es handelt sich wiederum um eine mit 50 akçe dotierte Stelle (,ellili').

11+ Diese ,ellili'-Medrese in der Silivrikapı Cd. war von Großwesir Davūd Paşa (gest. 904/

1498-99) erbaut worden (vgl. Baltacı: Osmanlı medreseleri, pp. 183-188).

12+ In dem durch Frenk İbrāhîm Paşa (1523-36 Großwesir) ausgebauten Palast, der wechselnder Nutzung unterlag, wurden 1086/1675 zwei Medresen für die acemi oglan eingerichtet (vgl. Müller-Wiener: Bildlexikon, pp. 492-494). Der Palast beherbergt heute das Türk ve Islam Eserleri Müzesi. Die Karriere des Mustakim zeigt deutliche Sprünge gegenüber der etablierten Laufbahn, wie sie etwa Zilfi: Elite circulation für das 18. Jahrhundert beschreibt.

13+ Mustaķīmzāde erwähnt diese Einzelheit in seiner Ḥulāṣatü l-hedīye, einem biographischen Werk über Chalvetiye-Scheiche, im Zusammenhang mit der Lebensbeschreibung des Şeyh Şa ban (Hs. Istanbul, Millet Ktph., Ali Emîri şeriye No. 1082, f. 74v). Auch in DM findet sich eine Kurzbiographie des Scheichs im Zusammenhang mit Hoca Sa'düddīn (22., 1598-99 im Amt; S 4, f. 15r Z. 9-24).

9 Mustaķīmzāde

Bursa, die vor ihm Bākīzāde İsmā'īl Efendi innegehabt hatte, als arpalik 14+ zuteil. Im Reb. II 1115 / beg. 14.8.1703 wurde er damit betraut, in Edirne die Habe des vormaligen Scheichülislam es-Seyyid Feyzullāh Efendi (46., amtierte 1688, 1695-1703), seiner Söhne und seines Gefolges in Augenschein zu nehmen und ein Verzeichnis dayon anzufertigen 15+.

Noch im Cem. II 1115 / beg. 12.10.1703 übernahm er vom vormaligen Imām-i Sultānī Mahmūd Efendi zusätzlich das Kadiamt von Lampsakos (Lāpsakī), und als er im Rec. 1116 / beg. 30.10.1704 zum Kadiamt von Bursa ehrenhalber (Brūsa pāyesi) noch das Kadiamt von Damaskus dreingegeben bekam, wurde sein arpalık (Yenişehir) dem Tefsīrīzāde Mehmed 'Atā'ullāh Efendi übertragen. Nach Mustakīmzādes Serh zu 'Abdalganī an-Nābulusīs Werk al-'Uqūd al-lu'lu īya16+ nahm Molla Mehmed Mustaķīm damals seine beiden Söhne, Mehmed Emīn und Mustafā Vefā, zum Studium mit nach Damaskus zu 'Abdalganī, was Mustakīmzāde eines Tages dann erlauben sollte, die Überlieferungskette (riväyet) von dem syrischen Gelehrten über seinen Vater übernehmen zu können.

Im Sev. 1117 / beg. 16.1.1706 wurde Mustakim abgesetzt, und an seine Stelle gelangte İshākzāde 'Ārif Mehmed Efendi. Das arpalık Yenişehir bei Bursa erhielt er zum zweiten Mal im Reb. I 1119 / beg. 2.6.1707 in der Nachfolge des Yahyāzāde Efendi. Als er im Reb. I 1122 / beg. 30.4.1710 als Nachfolger von Halīl Efendi Kadi von Edirne wurde, kam dies arpalik an den ersten Imām-i Şehriyārī 'Abdurraḥmān

Im Reb. I 1123 / beg. 19.4.1711 wurde ihm die Anwartschaft auf das Kadiamt von Mekka zuteil, aber im Rec. desselben Jahres (beg. 15.8.1711) wurde er schon pensioniert. Auf seine Stelle gelangte Sun'ullah Efendi. Mustakim starb am Freitag, 19. Cem. I 1124 / 24.6.1712 und wurde außerhalb von Edirne Kapısı im Konvent des Emīr Buhārī begraben. Sein arpalik fiel daraufhin dem Hāmidzāde 'Abdullāh Efendi zu. Sein jüngerer Sohn Dayezade Mustafa Vefa Efendi (s. unten Anmerkung zum Stammbaum h) soll auf dies Datum ein Chronogramm verfaßt haben 17+

Nachkommen, Stiftungen und schriftstellerische Werke erwähnt Seyhī zwar nicht, doch wissen wir durch Mustaķīmzāde, daß Großvater Mustaķīm einen Kommentar zu Baydāwīs Tafsīr verfaßt habe 18+.

Das detaillierte Karriere-Bild, das uns durch Şeyhīs Biographiensammlung der Gelehrten und Scheiche im Osmanischen Reich des 17. und frühen 18. Jahrhunderts überliefert ist, macht deutlich, welche Bedeutung derartige Sammelwerke für den heute

15+ Die Ereignisse um dessen Sturz sind aus der Sicht des 'Uşakīzāde ausführlich beschrieben bei Majer: Vorstudien, pp. 208-215.

Von Inal ohne Quellenangabe zitiert in TH, p. 3+, Fußnote 3.

<sup>14+ &</sup>quot;Gerstengeld", eine Art Sonderzuwendung für hohe Würdenträger, s. Art. "Arpalik". In: EI2 I (R. Mantran); vgl. auch Zilfi; Elite circulation, pp. 353-355.

<sup>16+</sup> Zu diesem Werk und seinen Handschriften s. Inal: TH, pp. 49+-50+. Mustaķīmzāde beendete Übersetzung und *Şerh* im Jahre 1182/1768-69 (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Halet Ef. No. 379). Das ursprüngliche Werk, eine apologetische Schrift über den Mevlevi-Orden, wurde im Jahre 1096/1685 verfaßt (vgl. GAL II, p. 455, No. 18; Mustaķīmzādes "türkische Übersetzung": GAL S II, p. 473). Zu Abdalģanī an-Nābulusī s. W. A. S. Khalidi: Art. "Abd al-Ghanī". In: EI² I; Hulāṣatū l-hedīye von Mustaķīmzāde, Hs. Ali Emîri şeriye No. 1082, f. 72r-v; 'Işmet b. 'Oṣmān: Tekmīletū' ş-şakā'ik, Hs. Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 9290, pp. 424-454; al-Murādī: Silk ad-durar 3, Nachdruck o.O. der Ausg. Būlāq 1301/1883-84, pp. 30-38

<sup>18+</sup> Mustaķīmzāde: Magallat an-nisāb fī n-nasab wa-l-kunā wa-l-alqāb, Hs. Istanbul, Süleyma-niye, Halet Ef. No. 628, f. 394v: Kurzbiographie des Mustaķīm, in der ausdrücklich auf Şeyhīs ausführliche Lebensbeschreibung hingewiesen wird.

Forschenden haben müssen<sup>19+</sup>. Andererseits zeigt sich gerade an dem Beispiel Großvater Mustakīm und Enkel Mustakīmzāde, daß das Leben eines in den offiziellen Rängen erfolgreichen Gelehrten eher die Chance hatte, einen schriftlichen Niederschlag zu finden als das eines Privatgelehrten. 'İsmet b. 'Osmans leider zum größten Teil verbrannte Fortsetzung zu Seyhis Biographiensammlung enthält keinen Abschnitt über Mustakīmzāde<sup>20+</sup>.

<sup>d</sup> Mustakīmzādes Vater stand wohl im Schatten seines eigenen Vaters, Mehmed Mustakīm; jedenfalls war er nicht im mindesten so erfolgreich im Leben wie dieser. Die Nachrichten über ihn sind dementsprechend spärlicher. Immerhin ist von ihm bekannt, daß er von 1704-06 in Damaskus bei 'Abdalganī an-Nābulusī (vgl. oben die Biographie des Mehmed Mustaķīm) studierte, dann nach dreimaligem Anlauf unter dem Scheichülislam Yenişehirli 'Abdullāh Efendi (57., amtierte 1718-30) sein Diplom für die höhere Müderris-Laufbahn erlangte und später Müderris an der in Beyazit gelegenen Medrese des Großwesirs Seyyid Hasan Paşa (1743-46 im Amt)21+ wurde. Nach Mehmed Es'ad versuchte er sich auch als Dichter (āsār-i mevzūne sāhibi)<sup>22+</sup>.

Er starb fast achtzigjährig am 30. Muh. 1164 / 29.12.1750<sup>23+</sup> und wurde auf dem Emīr Buhārī-Friedhof außerhalb von Edirne Kapısı in der Nähe seines Vaters beigesetzt.

- <sup>e</sup> Mustakīmzādes Urahn mütterlicherseits kam mit Sultan Mehmed II. (1451-81) in das soeben eroberte Istanbul und wurde im Jahre 861/1457 Kadiasker anstelle des späteren Scheichülislam Şemsüddīn Ahmed Gurānī (4., amtierte 1480-88)<sup>24+</sup>. Er war aus Edirne gebürtig, wo er studiert hatte und von Yahyā es-Sūfī in Kalligraphie unterrichtet worden war 25+. Er schlug die Müderris-Laufbahn ein und starb Ende des Jahres 871 / Sommer 1467.
- f Mustakīmzādes Großvater mütterlicherseits ist in Istanbul geboren. Sein Vater, also Mustaķīmzādes Urgroßvater, war Imam an der Alaca Cāmi' genannten Moschee des el-Hacc Hamza in Babadagi<sup>26+</sup> gewesen und war dann nach Istanbul gezogen. Şeyh Mehmed schloß sich dem Chalvetiye-Orden an, war aber Schüler des Kadiriye-

<sup>20+</sup> S. GOW, pp. 383-384; Levend: TET I, p. 364. Der auf uns gekommene Band (in Rik'a-Schrift) findet sich in der Istanbuler Universitäts-Bibliothek unter der Signatur TY No. 9290.

pp. 258, 270.

22+ S. Bāġçe-i ṣafā-endūz, Hs. Istanbul, Süleymaniye, Yazma Bağışlar No. 185, p. 90: Kurz-

biographie ohne Versbeispiel.

Înal bringt diese Êinzelheiten ohne Quellenangabe (TH, p. 3+, Fußnote 2). Die von Înal nach *DM* angenommene (s. *TH*, p. 5\*, Fortsetzung der Fußnote von p. 4\*) Verschwägerung mit dem Scheichülislam Ebū Bekir Efendizāde Ahmed Efendi (76., 1761-62 im Amt) ist dort nicht vermerkt! S. auch S'O IV, p. 364 unter Mustakim Mehmed Efendi, wo Mehmed Emin als einer von dessen drei Söhnen erwähnt wird.

<sup>24+</sup> Mehmed Mecdî: Şakā'ik an-nu'mānīya tercümesi. Druck: Istanbul 1269/1852, p. 111, Kurzbiographie des Mecduddīn Efendi; von Mustaķīmzāde wiederholt in einer autobiographischen Notiz (Vorsatzblatt der Hs. Istanbul. Süleymaniye, Esat Ef. No. 3182: Kānūn al-adab tercümest). Nach DM (S 4, f. 4v Z. 15-16) war Gurānī in den Jahren 855-857/1451-53 Kadiasker, aber nach Repp, der dafür die Jahre 1453-Anfang 1455 annimmt, sind wohl beide Daten falsch.

25+ S. die Biographie des Yaḥyā in TḤ, pp. 583-584.

<sup>26+</sup> Eine Alaca Cāmi' läßt sich nach Evliya Çelebis Beschreibung von Babadağ (Dobrudscha) nicht nachweisen (Seyāḥat-nāme III, Istanbul 1314/1896-97, pp. 362-370).

<sup>19+</sup> Dies demonstriert augenfällig Hans Georg Majer mit seiner Studie über 'Uşakızade (Vorstudien); s. auch Uğur: Ottoman 'ulemā.

<sup>&</sup>lt;sup>21+</sup> Nach Ayvānsarāyī: *Ḥadīkatü l-cevāmi'* I, p. 89 wurde sie im Jahre 1158/1745-46 gegründet. Öz: *Istanbul camileri* I, p. 68: Heute Sitz des Türkiyat Enstitüsü; Müller-Wiener: *Bildlexikon*,

Scheiches und Schönschreibers Suyolcuzāde Mustafā b. 'Ömer Efendi<sup>27+</sup>, von dem er Sülüs und Neshī erlernte, und schrieb einige Bücher aus dem Gedächtnis nieder. Er starb im Jahre 1129/1717, also vor Mustakīmzādes Geburt (1719), und fand seine letzte Ruhestätte bei der Yāvedūd İskelesi28+.

- Mustaķīmzādes Mutter starb im Jahre 1158/1745, also im Jahr der Abfassung des endgültigen Textes von Devhatü l-Meşāyih, d.h. 20 Tage nach dem Tod des Seyh Mehmed Emīn Tokadī (Mustakīmzādes geistigen Führers). Da der 8.9.1745 als dessen Todestag gilt, ergibt sich als Todestag der Mutter der 28.9.1745<sup>29+</sup>.
- <sup>h</sup> Mustakīmzādes Onkel väterlicherseits ist der Verfasser einer Risāle Selīmīye<sup>30+</sup>. In einer Abschrift aus der Feder des Mustakimzäde besagt eine Randbemerkung: rākimü l-hurūfin 'ammim Mustaķīmzāde Mustafā Vefā Efendi...'31+. In seinem biographischen Werk über eine Anzahl Chalvetiye-Scheiche, Hulāsatū l-hedīve (verf. 1176/1762), erwähnt Mustakīmzāde im Zusammenhang mit der Lebensbeschreibung des Abdalganī an-Nābulusī (1641-1731), daß Mustafā Vefā, einer seiner Vatersbrüder, sich nach dem Tod des Mehmed Mustakim (1712) dorthin (nach Damaskus zu an-Nābulusī) aufgemacht und dort zwölf Jahre verbracht (şeref-yāb-i hidmet) habe. Durch ihn (Mustafa) und viele andere Umstände habe sich die Beziehung zwischen ihm (Mustakīmzāde) und 'Abdalganī gefestigt 32+. Mustafā Vefā starb im Receb 1136 / beg. 26.3.1724 und wurde in der Nähe seines Vaters im Konvent des Emīr Buhārī begraben 33+
- S'O IV führt unter drei Söhnen des Mehmed Mustakim als ersten einen Müderris und ders-'amm (öffentlich Unterrichtender) Mustakīmzāde Hāccī Mehmed Efendi an, mit dem Mustaķīmzādes Vater gemeint sein dürfte. Sein Todesdatum wird mit 1164 / beg. 30.11.1750 angegeben und der Begräbnisplatz mit Egri Kapı, wogegen sonst der Emīr-Buḥārī Klosterhof außerhalb von Edirne Kapısı genannt wird (s. oben Anmerkung d zum Stammbaum). Als zweiter Sohn wird ein Sa'id Mehmed Efendi genannt, der auch Müderris war und es bis zum Molla von Galata und Oberaugenarzt im Saray (kehhāl başı) gebracht haben soll († 1176 / beg. 23.7.1762). Als dritter Sohn figuriert in SO IV, p. 364 ein Mustafa Efendi, mit dem allerdings nicht Mustafa Vefa

<sup>&</sup>lt;sup>27+</sup> Der Großvater des Suyolcuzāde Mehmed Necīb (nicht "Mustafā" wie GOW, p. 318, Fußnote 3!), des Verfassers der Schönschreiberbiographiensammlung Devhatü l-küttāb (†1171) 1757), starb 1097 / beg. 28.11.1685 (s. die Tezkire über ihn in TH, pp. 536-537 und Devhatü lküttāb, p. 73).

Angaben nach der Tezkire in TH, p. 433.

<sup>&</sup>lt;sup>29+</sup> Angaben nach Mustakīmzādes autobiographischer Bemerkung auf dem Vorsatzblatt der Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 3182: Kānūn al-adab tercümesi (zum Originalwerk s.

GALS I, p. 893).

30+ Vgl. GOW, p. 274, wo jedoch keine Lebensdaten angegeben sind. Klaus Kreiser (Edirne im 17. Jahrhundert nach Evliya Çelebi. Freiburg 1975, p. 263) merkt schon an, daß sich die in GOW nach S'O IV, pp. 380-381 angenommene Abstammung von Dayezade Mustafa Aga nicht begründen ließe. Inal nennt ihn ohne Quellenangabe auch ,... el-ma'rūf bi-kethodā-i defter-i eyalet-i Rumili ... '(TH, p. 3+). Die Selimiye behandelt Geschichte und Architektur der Moschee Sultan Selīms II. (1566-74) in Edirne. Die in Berlin aufbewahrte Kopie des Werkes ist beschrieben als No. 331 in Flemming. Türkische Handschriften 1.

31+ Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 2283, f. 2r Rand. Abschrift vom 30. Rec. 1183 /

<sup>29.11.1769.</sup> 

<sup>32+</sup> Hs. Istanbul, Millet Ktph., Ali Emîri şeriye No. 1082, f. 72v. Kurzbiographien zu Mustafa Vefā finden sich in Suyolcuzade Mehmed Necib: Devha-tül-l-küttāb, tertip ve tashih eden Kilisli Muallim Rifat, Istanbul 1942, p. 130 und TH, p. 539. <sup>33+</sup> TH, p. 539.

12 Die Verfasser

gemeint sein kann. Auch dieser sei bis zum *keḥḥāl başī* avanciert, 1176 / beg. 23.7.1762 verbannt und noch 1178 / beg. 1.7.1764 zum Molla von Galata erhoben worden<sup>34+</sup>—Angaben, die noch der Bestätigung durch die Quellen harren.

Stammbaum

Der oben aufgeschlüsselte, aus den verschiedensten Quellen zusammengetragene Stammbaum findet sein Gegenstück in dem Stammbaum, den Mustakīmzāde selbst aufgezeichnet hat. In der väterlichen Linie stimmen die beiden überein. Die mütterliche Linie hat Mustakīmzāde durch einen Familienzweig, dem seine Großmutter väterlicherseits angehörte, nämlich der Familie des Şeyḫ Şaʿbān, ersetzt. Der dritte Zweig, der mit 'Şāliḥ' beginnt, hebt ohne Zweifel auf die weitläufige Verwandtschaft mit dem Chalvetiye-Scheich Şeyḫ Meḥmed Ṣāliḥ b. Şeyḫ 'Īsā eṣ-Ṣaḥvī († 1173 / beg. 25.8. 1759) ab, der Mustakīmzādes erster geistlicher Führer (pīr) wurde. eṣ-Ṣaḥvī hatte die Tochter des Chalvetiye-Scheiches Şeyḫ Yaḥyā, also die Enkelin des Şeyḫ Ṣaʿbān, geheiratet³5+. Der Sohn und Nachfolger des Şeyḫ Yaḥyā, Şeyḫ Meḥmed Saʿdūddīn, wiederum war es, der einmal Mustakīmzādes Begräbnisfeierlichkeiten leiten sollte (s.u.).

34+ Mit diesem letztgenannten Mustaķīm-Sohn könnte der in der Chronik des Şam'dānīzāde erwähnte 'Galata kazâsından ma'zul Kehâl-başı Müstakîm-zâde', 1165/1751-52 nach Zypern verbannt, identisch sein (vgl. Şem'dânî-zâde Findiklili Süleyman Efendi târihi Mür'i't-tevârih 1. Hrsg. von M. Münir Aktepe. Istanbul 1976, p. 168).
35+ Mustaķīmzāde erwähnt diese Verwandtschaftsbeziehungen in der Lebensbeschreibung des

<sup>35+</sup> Mustaķīmzāde erwähnt diese Verwandtschaftsbeziehungen in der Lebensbeschreibung des Sahvī in seiner Hulāṣatū l-hedīye (Hs. Ali Emīri şeriye No. 1082, ff. 74r-75r). 'OM I, p. 127 hält fest, daß der Scheich im Hof der Tercüman Yunus-Moschee in der Nähe der Fethiye Camīi begraben wurde (s. Müller-Wiener: Bildlexikon, pp. 167, 400). Şeyh Mehmed Şāliḥ war der Sohn des Şeyh 'Īsā el-Maḥvī, dessen Lebensgeschichte sich ebenfalls in Hulāṣatū l-hedīye nachlesen läßt (ff. 71r-72r). Er ist 1047 / beg. 26.5.1637 in Şarı Ķāźīler (Sancak Bolu) geboren, studierte in Istanbul, nahm verschiedene vā iz-Posten in der Hauptstadt ein, zuletzt den der Süleymaniye Camīi, und starb während der Rückkehr von der Pilgerschaft (1127 / beg. 7.1.1715) in Damaskus (vgl. auch 'OM I, pp. 126-127). Şeyh Mehmed Emīn Tokadī, Mustaķīmzādes zweiter pīr, muß el-Mahvī auch gut gekannt haben, während sein Sohn, eṣ-Ṣaḥvī, dem Mustaķīmzāde den Auftrag gab, el-Mahvīs Dīvānçe-i ilāhīyāt zu ordnen und abzuschreiben (Hulāṣa, f. 72r; vgl. auch Levend: TET, p. 315).

Mustakimzāde 13

### Stammbaum des Mustakīmzade nach seiner eigenen Skizze<sup>18</sup>



Ausbildung

Die "ärmlichen Lebensumstände" ziehen sich wie ein roter Faden durch Mustakimzādes Schriften, so zurückhaltend sie formuliert sein mögen. Kleine Bemerkungen hier und da durchbrechen die gebotene Anonymität des Gelehrten und verraten eine nicht unbeträchtliche Bitterkeit (s. unten die Diskussion der Umstände, die Mustakīmzāde zu einer Rente, ma iset, verhalfen).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Mustakīmzāde: *Magallat* (Hs. Süleymaniye, Halet Ef. No. 628, f. 394R.). Die durchgehenden Linien bezeichnen Verwandtschaft durch Heirat, die gepunkteten direkte Abstammung. Die Linie zwischen Şeyh Şa'bān bzw. Hasan und Şeyh Muzaffer bleibt unklar. 'Süleymān 1120' deutet wahrscheinlich den Verwandten des Şeyh Şa'bān an, dessen Tochter Mustakımzādes Großvater geheiratet hatte. In eckigen Klammern meine Zusätze.

Daneben bricht ein Familienstolz durch, der sich auf die alte Müderris-Tradition in der Familie beruft. Es scheint vor allem der seinerzeit bekannte Großvater, el-Hācc Mehmed Mustaķīm Efendi (P 2, f. 38v Rand: ,ceddim Mustaķīm Efendi') gewesen zu sein, dem sich Mustaķīmzāde verpflichtet fühlte 19. Vielleicht läßt sich auch darauf die Wahl des Beinamens — Mustaķīmzāde — nach dem Großvater, und nicht nach dem Vater, zurückführen. Die Tradition der Gelehrtenfamilie jedenfalls schien Mustaķīmzāde nicht zu einem kärglichen Leben als Privatgelehrter, wie er es dann tatsächlich führen sollte, sondern zu einer Laufbahn innerhalb der 'Ulemā-Klasse, die Achtung, Privilegien und Einfluß besaß, zu bestimmen.

Über Mustaķīmzādes Ausbildung sind wir recht ausführlich unterrichtet, vor allem dank einer Art autobiographischen Ausbildungsnachweises, der sich in manchen Abschriften von *Devhatü l-Meşāyiḥ* erhalten hat (Hss. P 1, K 2, W 2, Ü 4, S 5, S 7 und gekürzt ediert in der Einleitung zur Edition von *Tuḥfe-i ḥaṭṭāṭīn*, pp. 6-7 der Einleitung)<sup>20</sup>.

Es läßt sich jedoch nach diesen Notizen nicht sagen, wann genau Mustaķīm-zāde seinen ersten Unterricht in der Medrese erhielt und in welcher, nachdem er den Anfangsgründen der Ausbildung bei seinem Vater entwachsen war; doch berichtet er selbst, er habe im Reb. I 1143 / beg. 14.9.1730 mit der Erlangung der mülāzemet vom ser-i aṭibbā'-i ḥāṣṣe Ḥayātīzāde Muṣṭafā Feyzī Efendi<sup>21</sup>,,den Fuß auf die unterste Sprosse der Leiter seiner Wünsche gesetzt". In einer Randbemerkung zu einem eigenen Chronogramm anläßlich der Erhebung des Şeyḫ Meḥmed Mīrzāzāde Efendi zum Scheichülislam (58., 1730-31 im Amte) bemerkt Mustaķīmzāde, daß er das Chronogramm dem Müfti vorgelegt habe und dieser noch am selben Tag die mülāzemet-Urkunde

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Und dies, obwohl der Großvater sieben Jahre vor Mustaķīmzādes Geburt gestorben war (1712).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Der Ausbildungsnachweis wird im folgenden zitiert nach der *Devhatü l-Meşāyih*-Abschrift K 2. Wenige Einzelheiten der Ausbildung finden sich auch in der Tezkire über sich selbst in *TH*, p. 216. Personennamen und Werktitel werden im folgenden so wiedergegeben, wie sie sich im Ausbildungsnachweis finden. Vergleichbare Beschreibungen der Medresenausbildung eines einzelnen liefern — für das 16. Jahrhundert — Cornell H. Fleischer: *Bureaucrat and intellectual in the Ottoman Empire*. The historian Mustafa Âli (1541-1600). Princeton 1986, 1. Kap. und — für das 17. Jahrhundert — H. G. Majer: *Vorstudien*, Kap. VI.2. Für die Mamlukenzeit ist uns die Autobiographie des as-Suyūṭī überliefert, der ausführlich über seine Lehrer und die von ihm studierten Fächer nebst der erforderlichen Lektüre berichtet, s. E. M. Sartain: *Jalāl al-dīn al-Suyūṭī* I. Biography and background. Cambridge 1975, pp. 26-37.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Es wird sich um den gleichnamigen Enkel des 1103 / beg. 24.9.1691 gestorbenen jüdischen Renegaten und obersten Arztes des Sultans, Mustafā Feyzī Ḥayātīzāde, handeln (vgl. S'O IV, p. 408).

unterzeichnet habe <sup>22</sup>. Unser Autor war damals elf Jahre alt. Gewöhnlich konnte der *mülāzim*-Status erst im Alter von 20 bis 30 Jahren erlangt werden. Wird er von Halbwüchsigen erwähnt, so lassen die Quellen oft die Wirkung von Bestechung oder Protektion durchblicken. Bei Mustaķīmzāde dürfte letzteres auszuschließen sein. H. G. Majer bringt unter Hinweis auf das bei Beförderungen in den höchsten Rängen übliche Recht (teṣrīf), Anwartschaften auf Müderris-Stellen (mülāzemet) zu vergeben, Beispiele aus der Familie ʿUṣākīzāde für die Erlangung der *mülāzemet* in sehr jugendlichem Alter. Dabei spielte die Verwandtschaft mit einflußreichen hauptstädtischen 'Ulemā die entscheidende Rolle<sup>23</sup>.

Zuvor hatte Mustaķīmzāde beim Imam der Fatih-Moschee, Seyyid Yūsuf Efendi<sup>24</sup>, *uṣūl-i fiķh* (Grundlagen der Jurisprudenz) und Koranrezitation studiert. Auf fortgeschrittener Stufe nahm er dann, wieder bei diesem Imam, die Werke (manzūme) des Traditionariers Ibn Ğazarī<sup>25</sup> durch.

In den folgenden Jahren umfaßte das Studium die Fächer Dogma ('aṣ̄a'id) — und zwar die 'Aṣ̄a'id-i celālī²6 samt der entsprechenden Glossen des Ḥayālī²7 und des Ṣerḥ des Taftazānī²8 —, Ḥadīt-Wissenschaft — mit der Lektüre von Ṣifā-i Ṣerīf des Kadi 'Iyāḍ²9 —, Tefsīr — anhand des Werkes von Bayḍāwī³0 —

- <sup>22</sup> S 4 f. 39v Rand. Die Einrichtung des *mülāzemet*, nāmlich die Einschreibung eines Studenten, der die formale Medresenausbildung absolviert hat, in das Register der Kandidaten für die Müderrislaufbahn beschreibt Uzunçarşılı in *İlmiye teşkilâtı*, pp. 45-53. Für Funktion und Mißbrauch des Systems im 17. Jahrhundert s. Uğur: *Ottoman 'ulemā*, pp. XXXIX-XLIV.
  - <sup>23</sup> Majer: Vorstudien, pp. 178-179. Vgl. auch Zilfi: Elite circulation, pp. 338-340.
  - <sup>24</sup> Nicht identifiziert.
- <sup>25</sup> Şamsaddin al-Ğazari (geb. 751/1350 in Damaskus, gest. 833/1429 in Schiraz), Fiqh- und Ḥadit-Gelehrter (s. M. Ben Cheneb: Art. ,Ibn al-Ğazari. In: EI<sup>2</sup> III). Nach GAL İl, pp. 257-261 sind mindestens ein halbes Dutzend seiner Werke in Versen verfaßt.
- <sup>26</sup> Gemeint ist wohl der Kommentar des Muḥammad b. As'ad Ğalāladdīn ad-Dawānī (1427-1502/03) zu al-'Aqā'id al-'aqudīya von 'Adaduddīn 'Abdurraḥmān b. Ahmad al-Īgī (†1355); s. GAL II, p. 267-271, S II, p. 291. Vgl. auch Ann K.S. Lambton: Art. ,al-Dawānī'. In: EI² II.
- <sup>27</sup> Şemsüddîn Hayâlî (†1488) war ein Schüler des berühmten osmanischen Dogmatikers Hızır Bey (1407-59); zu letzterem s. F. Babinger. In: *İA* 5, 1, p. 471.
- <sup>28</sup> Es dürfte sich um das Werk Šarh al-'aqā'id an-nasafīya handeln, das Sa'daddīn Mas'ūd b. 'Umar at-Taftazānī (1322-1389; s. C. A. Storey: Art. ,al-Taftazānī'. In: EI IV) zu den 'Aqā'id des Abū Ḥafṣ 'Umar b. Muḥammad an-Nasafī (†1142) geschrieben hat (vgl. GAL I, pp. 548-550, S I, pp. 758-762).
- <sup>29</sup> Gemeint sein dürfte Kitāb aś-šifā bi-ta rīf huqūq al-Muṣṭafā von Abū l-Fadl 'Iyāḍ b. Mūsā b. 'Iyāḍ al-Yaḥṣibī/Yaḥṣubī as-Sabtī al-Mālikī (†1149); vgl. GAL I, pp. 455-456, S I, p. 630 und M. Talbi: Art. ,'Iyāḍ'. In: EI<sup>2</sup> IV.
- <sup>30</sup> Wohl der Korankommentar *Anwār at-tanzīl wa-asrār at-ta'wīl* des 'Abdallāh b. 'Umar b. Muḥammad b. 'Alī Abū l-Ḥayr Nāṣiraddīn al-Bayḍāwī; s. J. Robson: Art. ,al-Bayḍāwī'. İn: *EI*<sup>2</sup> I.

und schließlich uṣūl-i ḥadīṣ (Grundlagen der Traditionswissenschaft) mit der Lektüre von Nuḥabat al-fikar von Ibn Ḥaǧar³¹ und anderen Werken.

Sein Lehrer in diesen Disziplinen war Zülüflüler Hocası Hāfiz Mehmed Efendi († 1157/1744)<sup>32</sup>. Logik (manţiķ) studierte der junge Mustaķīmzāde bei dem Müderris Babadaģlı Süleymān Efendi <sup>33</sup>, und zwar anhand der Werke Şemsīye <sup>34</sup> und der Exegese dazu, Meṭāli <sup>35</sup>, und dem Kommentar des Gurǧānī <sup>36</sup>.

Den fortgeschrittenen Hadīt-Unterricht nahm Mustaķīmzāde beim Chalvetiye-Scheich und Prediger der Valide Sultan Camii in Üsküdar, Şeyh Īsāzāde Mehmed Ṣālih eṣ-Ṣaḥvī³³, von dem er ein *icāzet* (izin-nāme; autorisierendes Diplom) für Ḥadīt, das auf den 'Abdalganī an-Nābulusī zurückging, ausgehändigt bekam³8.

- <sup>31</sup> Gemeint ist wohl Nuhabat al-fikar fī muṣṭalaḥ ahl al-atar (GAL II, pp. 80-84) von Šihābaddīn b. Ḥağar al-'Asqalānī (†1449); s. F. Rosenthal: Art. ,Ibn Ḥadjar'. In: EI<sup>2</sup> III.
- <sup>32</sup> Über ihn ist nichts Näheres bekannt. Möglicherweise handelt es sich um einen Lehrer der bekannten zülüflü baltacılar, einer Gruppe von Palastbediensteten; s. Pakalın: Tarih deyimleri 3, pp. 668-670.
  - 33 Über ihn ist nichts Näheres festzustellen.
- <sup>34</sup> Wohl das Werk ar-Risāla aš-Šamsīya des Nağmuddīn 'Alī b. 'Umar al-Kātibī oder Dabīrān (†657/1276); s. GAL I, pp. 612-613 und EI<sup>2</sup> IV, Art. ,al-Kātibī (M. Mohaghegh).
- 35 Gemeint sein dürfte das Werk Maṭāli' al-Anwār fī l-Manṭiq von Sirāğaddīn Abū t-Ṭanā' Maḥmūd b. Abū Bakr b. Aḥmad al-Urmawī (1198-1283); s. GAL I, pp. 614-615, SI, 848 und Rudolf Sellheim: Arabische Handschriften. Materialien zur arabischen Literaturgeschichte. Teil I. Wiesbaden 1976, pp. 154-155.
- <sup>36</sup> Gemeint ist der Šarh des Alī b. Muḥammad ("Seyyid-i Şerīf") Ğurğānī (1339-1413) zu al-Urmawīs Werk; s. GAL II, pp. 280-281, S II, pp. 305-306 und EI² II, Art. al-Djurdjānī, Alī b. Muḥammad (A. S. Tritton).
- 37 Weitläufiger Verwandter und erster pīr des Mustaķīmzāde (vgl. oben die Anmerkung c zum Stammbaum und Mustaķīmzādes eigene Stammbaumskizze), gestorben 1. Cem. 1173 / 21.2.1759 ('OM I, p. 127). Eine ausführliche Lebensbeschreibung findet sich in Mustaķīmzādes biographischem Werk über Chalvetiye-Scheiche Hulāṣatū l-hedīye (Hs. Istanbul, Millet Ktph., Ali Emīri ṣeriye No. 1082, ff. 75r-76r), wo auch ein Chronogramm unseres Autors auf das Todesjahr wiedergegeben ist. eṣ-Ṣaḥvī war erst 1156 / beg. 25.2.1743 vā'iz an der Valide Sultan Camii geworden und starb nach fünf weiteren Beförderungen als vā'iz der Süleymaniye Camii. Unter anderem hatte er bei den Thronbesteigungen Sultan 'Oṣmāns III. (1754) und Muṣṭafās III. (1757) an der Zeremonie taklīd-i seyf teilgenommen. Die Schwertumgürtung des Sultans fand üblicherweise wenige Tage nach der Thronbesteigung in Eyüb statt (s. Joseph v. Hammer: Staatsverfassung und Staatsverwaltung des Osmanischen Reiches I, Hildesheim 1963, pp. 484-487). Die Chronik des Şem'dānīzāde geht kurz auf die beiden Ereignisse ein (Şem'dâni-zâde Findiklili Süleyman Efendi târihi Mür'ī't-tevârih, hrsg. von M. Münir Aktepe, I. Istanbul 1976, p. 178; II. A. Istanbul 1978, p. 12).
  - 38 Weitere icāzet dieses Gelehrten besaß Mustakīmzāde durch seinen Vater und

Auch bei seinem zweiten pīr, dem Nakschbandiye-Scheich Mehmed Emīn Toķadī (†1158/1745)<sup>39</sup>, studierte unser Autor die Ḥadīt-Wissenschaft ('Faḥr-i Rāzī'<sup>40</sup>, 'Mehmed Ġazālī'<sup>41</sup>, 'Şeyh Muḥyīeddīn b. 'Arabī'<sup>42</sup>, 'Buḥārī'<sup>43</sup>), so auch beim Schönschreiber und Traditionswissenschaftler Şeyh 'Abdullāh Ḥilmī b. Mehmed b. Yūsuf b. 'Abdülmennān<sup>44</sup>.

Beim Müderris Yemelīḥā Ḥasan Efendi<sup>45</sup> lernte Mustaķīmzāde um 1150/1737 Rhetorik anhand des "*Talhīs*<sup>46</sup>, des "*Muhtasar*<sup>47</sup> und des "*Mutawwal*<sup>48</sup>.

durch seinen Onkel (s. oben Anmerkungen d ünd h zum Stammbaum). Zahlreiche seiner Risāle gehen auf Anregungen, die er aus dem umfangreichen Werk des an-Nābulusī empfing, zurück. — An welchen Medresen Mustaķīmzāde die einzelnen Disziplinen studierte, notiert er nicht eigens. Die häufigen Versetzungen der Professoren dürften einen Nachweis auch sehr erschweren. Zum Problem des ständigen Wechsels einer Medrese mit einer oder mehreren Professuren innerhalb des Müderris-Rangsystems s. Zilfi: İlmiye registers, passim und Uğur: Ottoman 'ulemā, pp. XXXVII-LXVI.

- 39 S. unten die Erörterung seiner Beziehung zu diesem Mann. Praktisch jedes der Werke des Mustaķīmzāde enthält einen Hinweis auf Toķadī. Lebensbeschreibungen finden sich in *TH*, pp. 400-401; weiterhin: Aḥmed Hilmī: *Ziyāret-i evliyā*. Druck: Istanbul 1325/1907, pp. 158-162; Seyyid Ḥasīb Üsküdarī: *Menāķib-i Şeyḥ Emīn Toķadī*. Hs.: Berlin Ms. or. oct. No. 3219, vgl. Sohrweide: *Türkische Handschriften* 5, Nr. 156; *Mağalla* (Halet Ef. No. 628 f. 162r-v); *OM* I, p. 36.
- <sup>40</sup> 1149-1209, Theologe und Exeget; s. EI<sup>2</sup> II, Art. ,Fakhr al-Dīn al-Rāzī\* (G. C. Anawati).
- <sup>41</sup> 1059-1111; s. W. Montgomery Watt: Art. ,al-Ghazālī<sup>4</sup>. In: EI<sup>2</sup> II. Leider werden keine näheren Angaben gemacht, welche Werke Lernstoff waren.
  - 42 1165-1240; s. A. Ateş: Art. ,lbn al-'Arabī'. In: EI2 III.
  - 43 810-870; s. J. Robson: Art. ,al-Bukhārī'. In: EI2 I.
- <sup>44</sup> 1066/1655-56 1167/1753-54 (sic!) nach der Biographie in TH, pp. 281-282. Nach GAL war "Yūsufefendizāde" ein Buḥārī-Spezialist und wurde von den Sultanen Aḥmed III. (1703-30) und Maḥmūd I. (1730-54) gefördert (GAL I, p. 165, Nr. 22, S I, p. 263, S II, p. 653).
- <sup>45</sup> Ansonsten nicht zu identifizieren. Außer im "Ausbildungsnachweis" aus Mustakīmzādes eigener Feder wird dieser Mann auch als Lehrer genannt in einer biographischen Kurznotiz von unbekannter Hand auf der letzten unpaginierten Seite vor f. 0r in Mustaķīmzādes Werk Ķānūn al-adab (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 3182), wo zugleich auch ein Tefsīr-Studium bei Abdullāh Ḥilmī Yūsufzāde erwähnt wird.
- <sup>46</sup> Gemeint ist wohl der Auszug *Talḥṣṣ al-Miftāḥ* des Ğamāladdīn Muḥammad b. ʿAbdarraḥmān Ḥaṭīb Dimašq al-Qazwīnī (†1338; s. *GAL* I, pp. 353-354, S I, p. 516; S. A. Bonebakker: Art. ,Khaṭīb Dimashķ'. In: El² IV) aus dem 3. Teil des Miftāḥ al-ʿUlūm von Yūsuf b. Abī Bakr as-Sakkākī (†1229; s. *GAL* I, pp. 352-356, S I, pp. 515-519; F. Krenkow: Art. ,al-Sakkākī'. In: El IV).
- <sup>47</sup> Gemeint sein dürfte der meist als *Muḥtaṣar al-Ma'ānī* bezeichnete Kommentar des at-Taftazānī zum *Talḥīṣ al-Miftāḥ* des Ḥaṭīb Dimašq (s. C. A. Storey: Art. ,at-Taftazānī'. In: *EI* IV, besonders p. 655).
- 48 Wohl aš-Šarḥ al-Muṭawwal, ein weiterer Kommentar des at-Taftazānī zu Talḥīs al-Miftāḥ von Ḥaṭīb Dimašq (vgl. Ewald Wagner, u.a.: Arabische Handschriften,

Daneben studierte er bei diesem Gelehrten auch Dialektik (munāzara) und Literatur (adab). Werke werden allerdings in diesem Zusammenhang nicht genannt. Dazu kam wiederum Logik (manţiķ), diesmal im Privatunterricht, da "einige Scheichülislame — gemeint sein muß 63. Feyżulläh Efendizāde es-Seyyid Muṣṭafā Efendi, der 1736-45 im Amte war — den öffentlichen Logik-Unterricht unterbanden"<sup>49</sup>.

Literatur stand auch um 1153/1740 im Vordergrund des Unterrichts bei dem seinerzeit berühmten Dïvān Ḥocası und Müderris Seyyid Meḥmed Ḥakīm Efendi b. Ḥalīl 50, so 18 der Makamen des Ḥarīrī, 'Ḥulla as-siyarā 51 und anderes.

Persisch erlernte Mustaķīmzāde bei Şeyḥ 'Abbās Resīm Efendi 52, bei dem er auch die entsprechende Literatur las. 46 Gazele des Ḥāfiz nahm er darüber hinaus bei seinem pīr Meḥmed Emīn Tokadī durch sowie das biographische Sammelwerk Nafaḥāt al-uns des Ğāmī 53.

Alles in allem sollen es 10 Lehrer gewesen sein, denen er seine Ausbildung verdankte — die beiden geistigen Führer, aṣ-Ṣaḥvī und Tokadī, und die Kalligraphie-Lehrer nicht mitgerechnet. Von diesen nennt Mustakīmzāde nur zwei in seinem Bildungsnachweis 54: Fındıkzāde Ibrāhīm Efendi 55 und Kātibzāde Meḥmed Refī Efendi 56, beide Ta'līk-Spezialisten, bei denen er insgesamt sieben Jahre verbrachte, ohne daß er jedoch mitteilte, in welche Jahre seiner Jugend der Schönschreibeunterricht fiel.

In der Eintragung in *TḤ* über sich selbst (p. 216) erwähnt Mustaķīmzāde neben den eben genannten noch zwei weitere Schönschreibelehrer: Eğriķapılı Mehmed Rāsim Efendi<sup>57</sup>, bei dem er sich in Sülüs- und Nesiḥ-Schrift

- Teil 1. Wiesbaden 1976, No. 319. S. auch 'Abd al-Qāhir al-Ğurğānī: Kitāb asrār al-balāģa, hrsg. von H. Ritter. Istanbul 1954, Introduction).
  - <sup>49</sup> Manțık Risālesi. Hs. Istanbul, Süleymaniye, Pertev Paşa No. 625.
- <sup>50</sup> Gest. 1184/1770; s. Biographie in *TH*, pp. 408-409; vgl. auch *GOW*, pp. 300-301.
- <sup>51</sup> Gemeint ist wohl die Biographiensammlung von Fürsten und Notabeln, die sich in Spanien und Nordafrika als Dichter betätigten, *Kitāb al-Ḥulla as-Siyarā*' des Abū 'Abdallāh Muḥammad b. 'Abdallāh b. Abū Bakr b. al-Abbār al-Quḍā'ī (1199-1260); s. *GAL* I, p. 416.
  - 52 Nicht weiter identifiziert.
- 53 1414-1492; s. Jan Rypka: Iranische Literaturgeschichte. Leipzig 1959, pp. 276-278.
  - 54 K 2, f. 65v.
  - <sup>55</sup> Gest. 1165/1751-52; Biographie in TH, p. 637.
- <sup>56</sup> Gest. 1182/1768-69; Biographie in TH, p. 455. Von keinem der vier genannten Lehrer lassen sich für Istanbuler Handschriftensammlungen aus gedruckten Katalogen signierte Handschriften nachweisen.
- <sup>57</sup> Gest. 1169/1755-56; Biographie in TH, pp. 465-470; Habīb: Haṭṭ ve haṭṭāṭān. Druck: Istanbul 1305/1887-88, pp. 145-147. Ihm widmete Mustaķīmzāde ein Gedicht zu 16 Doppelversen, das er seinem 1168/1754-55 entstandenen theologischen Werk

einübte, und Dedezāde Seyyid Mehmed Efendi<sup>58</sup>. Das 1150/1737-38 entstandene biographische Werk über die osmanischen Schönschreiber *Devhatü l-küttāb* von Şuyolcuzāde Mehmed Necīb († 1757-58) widmet auch dem erst 19-jährigen *Mustakīmzāde* einen Abschnitt<sup>59</sup>.

Das kalligraphische Talent war bei Mustaķīmzāde wohl ein Erbe aus der Familie mütterlicherseits. Seinem Vorfahren Mecdüddīn Efendi widmet er in TḤ einen kleinen Abschnitt 60 und ebenso erwähnt er auch die Studien seines Großvaters Şeyh Meḥmed b. ʿAlī b. Aḥmed Efendi 61 bei dem berühmten Schönschreiber Ṣuyolcuzāde Muṣṭafā b. 'Ömer Efendi 62. Andererseits hat sich auch sein Onkel väterlicherseits Muṣṭafā Vefā als Schönschreiber einen Namen gemacht 63. Signierte Autographen des Mustaķīmzāde scheinen allerdings nicht besonders häufig zu sein. Die von mir eingesehenen Autographen, alle von eigenen Werken, sind nicht gerade als kalligraphische Empfehlung zu bezeichnen.

Zusammenfassend kann man sagen, daß Mustaķīmzāde sich in seinen Studien der Familientradition verpflichtet gezeigt hat 64: Medresen-Schulung mit dem Ziel, Aufnahme in die höhere Molla-Laufbahn zu finden, und Kalligraphie. Welches war sein Verhältnis zum Ordensleben, der dritten Stütze der Familientradition?

Tasnīf al-azhar bi-ta'rīf al-aḥmar (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Pertev Paşa No. 611, ff. 43v-46v) einverleibte. Von ihm erhielt unser Autor auch ein autorisierendes Diplom (izin), dessen Überliefererkette (silsile) den Anhang zu einem kleineren biographischen Werk des Mustaķīmzāde bildet (Silsile-i ḥaṭṭāṭīn zeyli, Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 1684/9, f. 106r-v).

- <sup>58</sup> Für ihn findet sich weder bei Suyolcuzade Mehmed Necib, *Devha-tül-küttāb*, noch in *TH* oder bei Habīb (*Hatt*) eine Biographie.
  - 59 Devha-tül-küttāb, pp. 130-131.
  - 60 TH, p. 371; s. auch oben Anmerkung e zum Stammbaum e
  - 61 TH, p. 433; s. auch oben Anmerkung f zum Stammbaum f
  - <sup>62</sup> Biographie in TH, pp. 536-537 und Suyolcuzade: Devha-tül-küttāb, p. 73.
- <sup>63</sup> Biographie s. Suyolcuzade: *Devha-tül-küttāb*, p. 130. Das Interesse für Kalligraphie muß einer der Punkte gewesen sein, die Mustakimzāde zu seinem Onkel hinzogen (vgl. oben Anmerkung h zum Stammbaum).
- 64 Nach Uzunçarşılı: İlmiye teşkilâtı, pp. 22-23, 40 sind die im 'Ausbildungsnachweis' genannten Disziplinen und Handbücher durchaus die in den höheren Klassen üblichen, wie der Lehrstoff überhaupt überall in der islamischen Welt weitgehend derselbe war; vgl. auch Ahmed Efendi Taşköprülüzâde: Mevzuat' ül ulûm (İlimler ansiklopedisi), sadeleştiren Mümin Cevik. 2 Bde. Istanbul 1975, passim; Martin Hartmann: Chinesisch-Turkestan. Geschichte, Verwaltung, Geistesleben und Wirtschaft. Halle 1908, pp. 47-52; Ahmed Abdesselem: Les historiens tunisiens des XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Essai d'histoire culturelle. Paris 1973, pp. 76-80, 127, 130; E. Levi-Provençal: Les historiens de Chorfa. Essai sur la littérature historique et biographique au Maroc du xvie au xxe siècle. Paris 1922, pp. 13-44.

Beziehung zu den Orden Es kann kein Zweifel sein, daß Mustaķīmzāde sich schon früh zu den Orden hingezogen fühlte. Sowohl sein Vater als auch sein Großvater hatten in enger Beziehung zu dem Kadiri- und Nakschbandi-Scheich 'Abdalganī an-Nābulusī gestanden 65. Der Vater nahm auch schon den Sieben- bis Achtjährigen mit auf Besuch zu dem Scheich des Mevlevīḥāne von Yeni Kapı, Seyyid Ebū Bekir Efendi, der auch ein guter Bekannter des Şeyḥ Meḥmed Emīn Toķadī, des späteren pīr von Mustakīmzāde, war 66.

Die Lebensweise bei den Orden, ihre geistige und wissenschaftliche Atmosphäre und die Geborgenheit, die die Meister-Jünger-Ordnung vermittelte, muß schon den Halbwüchsigen während seiner traditionellen Medresenausbildung beschäftigt haben. Er scheint schüchtern und in sich gekehrt gewesen zu sein, war wohl auch ein Einzelgänger, sonst wäre seine Begegnung mit dem Scheich Mehmed Emīn Tokadī, seinem späteren geistigen Führer (pīr), sicherlich anders verlaufen.

Schon bevor er sich an Tokadī band, war Mustaķīmzāde für eine nicht bekannte Zeitspanne Schüler des Scheich Mehmed Ṣāliḥ eṣ-Ṣaḥvī, durch den er Eingang in die Chalvetiye fand <sup>67</sup>.

Prägend aber fürs ganze Leben wurde für den gerade Siebzehnjährigen die Begegnung mit Tokadī, der sowohl sein Seelenleben als auch sein wissenschaftliches Selbstverständnis in die endgültige Richtung lenkte 68. So jedenfalls scheint es Mustakīmzāde bis zum Tode empfunden zu haben.

So zurückhaltend er selbst den Beginn dieser Verbindung schildert, seine Worte sind doch ein bewegendes persönliches Zeugnis osmanischer Realität 69:

Beziehung zu Tokadī "... als sich in mir der Wunsch, Traditionswissenschaft ('ilm-i hadīs), Philosophie ('ilm-i taṣavvuf) und Ethik ('ilm-i aḥlāķ) zu studieren, gefestigt hatte und ich mich fragte, wie dies zu verwirklichen sei, da wurde ich der geheimen Gnadenerweisung des allmächtigen Gottes teilhaftig.

- 65 S. oben Anmerkungen c und d zum Stammbaum.
- 66 So nach dem Zeugnis des Mustaķīmzāde in seinem biographischen Werk Menāķib-i Melāmiye-i şuṭṭāriye-i Bayrāmīye (Hs. Istanbul, Millet Ktph., Ali Emîri şeriye No. 1051, pp. 140, 112).
- 67 Mustaķīmzāde war weitläufig mit dem Scheich verwandt; s. oben die Anmerkung c zum Stammbaum. Die silsile der Ordensscheiche, die er über eş-Şaḥvī hinaus fortführte, findet sich in Mustaķīmzādes Werk Nuṣret-i mübtedī (verfaßt 1196/1782; Hs. Istanbul, Süleymaniye, Pertev Paşa No. 625 -Mecmū'a- f. 200r Rand). Nach dem Bildungsnachweis im Anhang zu DM war eṣ-Ṣaḥvī damals vā'iz der Valide Sultan Camii in Üsküdar.
- 68 İnal: TH, p. 8+ formuliert: ,māddî ve ma'nevī ustādi olan' und bringt mehrere, hier im folgenden wiedergegebene, Beispiele dafür.
- 69 Übersetzt nach dem in İnal: TH, pp. 9+-10+ abgedruckten Text, der vom Vorsatzblatt einer Handschrift von Mustaķīmzādes Ķānūn al-adab (Süleymaniye, Esat Efendi No. 3182) genommen ist.

Nämlich in der Zeit, als ich begann, bei einem von den großen Hocas, bei dem  $p\bar{i}r$  und Müderris der Hāmid Efendi Medrese  $^{70}$ , zweimal die Woche die 'Aķā'id des Molla Celāl'¹¹ zu studieren und damit emsig die Tage verbrachte, da tauchte plötzlich während des Unterrichtes ein Mann auf, dessen Person mir bekannt war, dessen Namen ich jedoch aus Mangel an Umgang ('adem-i ülfetim) mit den (tonangebenden) Leuten der Zeit nicht kannte.

Er dagegen war, da er in der Nähe wohnte, über unsere Klasse (meclis-i dersimiz) und über die Studenten bis ins einzelne (yegān yegān) unterrichtet, und mit unserem Hoca verband ihn offenbar eine alte Freundschaft.

Pers. Vers: Wo ist die Anziehungskraft von Salomons Zaubermacht, daß sie herbeibringe in mein Saray dies Feengesicht.

Aus Respekt (ta'zīm) wurde der Unterricht verschoben, und dieser Mann von engelgleichen Eigenschaften (melekī eṣ-ṣifāt) begann eine Ansprache zu halten und geriet dabei in Feuer (cūṣ u ḫurūṣ). Ich aber, der ich noch nicht einmal den kleinsten Rang hatte (kem pāye-i bī-vāye), saß schweigend im Vorraum und hörte in höchster Anspannung (sem'-i cān ile) seine perlenregnende Rede.

Im Laufe seiner Ansprache geruhte er, Freundlichkeiten zu äußern, und indem er das Wort an mich richtete, bekräftigte er seine Beweisführung dadurch, daß er den Bogen der religiösen Verpflichtung (kavs-i vücūb) und den Bogen des Möglichen (imkān) und die belastende Spannung (evād) der beiden Bogenlängen im Rahmen der Behandlung von materieller und geistiger Welt (vücūd ü şühūd) dem heiligen Scheriatsrecht gegenüberstellte, woraus die zuhörenden Gefährten respektvoll lernten (istifāde).

Das Ergebnis dieser Ansprache war, daß ich Bedauernswerter unwillkürlich zu weinen begann und am Ende der Zusammenkunft hinausgeführt wurde. Der Vogel meines Seins aber wurde nicht-existent, weil er mit Seele und Herz in der Schlinge des Wunsches war, vom (geistigen) Reichtum (istifaza) dieses Jägers im Gefilde des Zusammenseins (vuslet) Nutzen zu ziehen.

Als ich mich nach seinem Namen erkundigte, ließ man mich wissen: 'Dies ist der Scheich Mehmed Emīn Efendi von nebenan'. Zufällig verhielt es sich aber so, daß er — bevor er unseren Unterricht beehrte — bei einer Abendgesellschaft (cem'-i sem') in seinem Hause die Anwesenden mit folgendem Ausspruch festgenagelt (tevkīf) hatte: 'Ein sehr flüchtiges (dem-der) und freies (ser-keş) Wild (ṣikār) ist hier in Sicht, das gilt es, in die Schlinge des Glücks (dām-i sa'ādet) einzufangen'. Daraufhin flog dieser Falke aus dem Nest der Wissenschaften auf und kreiste auf dem Flügel der Güte und des

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Eine Medrese im Rang *ellili*, erbaut vom 15. Scheichülislam, Hāmid Maḥmūd Efendi (1574-77), wovon eine Randnotiz in *DM* (S 4, f. 11r) zeugt; vgl. auch Baltacı: *Osmanlı medreseleri*, pp. 441-442, wo das heute verschwundene Gebäude im Stadtteil Zeyrek angesiedelt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> S. oben im Abschnitt Ausbildung (p. 15).

Wohlwollens, machte die wohlstrukturierte Medrese zu seinen Jagdgründen, und nachdem er "rüttelnd" ('alā canāḥu s-safar) diese feine Bemerkung hatte vernehmen lassen, kürzte er auch die Versammlung ab, begnügte sich mit dem kurzen Zusammensein und kehrte heim. Mich aber verlangte es danach, mit ihm zusammen zu sein (ictimā" u iltiķā"), und so machte ich eines glückverheißenden Montags bei Sonnenaufgang sein erhabenes Wohnhaus zu meinem Zufluchtsort, und er zog mich, ohne daß ich anzuklopfen brauchte, als Beute seiner Herzjagd an der Tür an sich (isticlāb). Es war der gesegnete Monat der Geburt des Propheten — Heil und Segen über ihn — im Jahre 1149 (Reb. I 1149 / beg. 10.7.1736), daß er mich über die Maßen mit Ehre beglückte.

Ein Jahr verging in der entsprechenden Vertrautheit; im folgenden Jahr gab es in der Unterrichtsstunde, in der er geruhte, Ordensliteratur (ādāb-i ṭarīķa) und Ethik zu lehren, unter den zuhörenden Altersgenossen nur einen Adepten (tălib).

Tokadī verfuhr in aller Diskretion und Verschwiegenheit. Danach hat er mich innerhalb von sechs Jahren in seiner freien Zeit und aus grenzenloser Güte unterwiesen, und zwar nahmen wir folgende Hadithwerke zur Gänze durch: die 40 Ḥadīte des Imam Nevevī<sup>72</sup>, die *Nuḥabatü l-fikar* des Ibn Ḥacar<sup>73</sup> und vom Ṣaḥīḥ des Buḥārī<sup>74</sup> ein Viertel. So lehrte er mich die Geheimnisse der Hadith-Wissenschaft und ihre Werke verstehen und dazu die Einzelheiten über die wichtigsten Heiligen (erkān-i ʿazīzān).

Zu der Zeit, da er den Buḥārī unterrichtete, gab er mir das Diplom (icāzet), und zwar überreichte er mir huldvoll das erhabene Schriftstück (sened-i şerīf), das unter dem Namen Varīķāt ("dichtbelaubt")<sup>75</sup> unter den Besten von Hand zu Hand geht und das 44 Überliefererdiplome enthält, nachdem er es unterzeichnet und gesiegelt hatte. Er selbst hatte die Urkunde bekommen, als er bei der Ka'ba der Überlieferer, dem Scheich Aḥmed an-Naḥlī al-Makkī aş-Şāfi'ī<sup>76</sup>, zum Überlieferer promovierte".

- <sup>72</sup> Gemeint sein dürfte der Hauptkommentar zu Muslims (†875) Traditionensammlung, Kitāb al-arba'īn, von Muḥyīaddīn Abū Zakarīyā Yaḥyā b. Šaraf an-Nawawī (1233-78); s. W. Heffening: Art. ,Nawawī'. In: EI III; GAL I, pp. 496-501, S I, pp. 680-686.
- <sup>73</sup> Gemeint ist wohl *Nuḥabat al-fikar fī muṣṭalah ahl al-aṭar* des Ibn Ḥaǧar al-ʿAsqalānī (†1448); s. auch oben den Abschnitt ,Ausbildungʻ.
- <sup>74</sup> Gemeint ist die Traditionensammlung al-Ğāmi' aṣ-Ṣaḥīḥ des Muḥammad b. Ismā'īl al-Buḥārī (810-870); s. J. Robson: Art. ,al-Bukhārī'. In: EI² I.
- <sup>75</sup> Das Dokument ist erhalten als Teil einer Sammelhandschrift (Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 3680). S. auch Ben Achour: Art. ,Idjāzā'. In: EI<sup>2</sup> III.
- <sup>76</sup> Hair ad-Dīn az-Ziriklī: al-Alām. 4. Aufl. Beirut 1979, I, pp. 241-242: Aḥmad b. Muḥammad b. Aḥmad an-Naḥlī, 1040/1630-1130/1717, lebte und starb in Mekka. Seine Risāle Bugyat aṭ-ṭālibīn li-bayān al-mešāyiḥ al-muḥaqqiqīn al-mu'tamadīn ist nach GAL S II, p. 520 in Haidarabad (1328) gedruckt worden, zusammen mit dem Hadithwerk al-Amam li-īqāz al-himam des Ibrāhīm b. Ḥasan al-Qūrānī aš-Šahrazūrī (†1101/1697 in Mekka).

Die wohlabgewogene Wortwahl dieser Schilderung unterstreicht geradezu die starke seelische und geistige Anspannung, der Mustakimzade an diesem Wendepunkt seines Lebens ausgesetzt war. Die Erkenntnis dessen, was er zu tun hatte und wie er es zu tun hatte, muß in ihm ein Glücksgefühl ausgelöst haben, das sich in lebenslanger Dankbarkeit und Verehrung dem Mann gegenüber äußerte, der ihm den Weg gewiesen hatte. Alle autobiographischen Angaben, die wir von Mustakīmzāde besitzen, deuten daraufhin, daß er zu keinem der üblichen Studentenkreise gehörte oder sich gehörig fühlte, wie es sie damals an den Medresen gab und wie sie noch heute in den Universitäten zu finden sind: weder die Rabauken<sup>77</sup> noch die Ellenbogentypen oder die Alleswisser lagen ihm. Für die Gruppe derer, bei denen schon allein der Familienname den Erfolg garantierte, reichte sein Herkunftshintergrund offensichtlich nicht aus, aber zu den ruhigen Arbeitstieren, die es zufrieden waren, in eine normale Kadilaufbahn zu gelangen, zog es ihn auch nicht — dem stand sein familiäres Selbstbewußtsein und auch sein vielseitig interessierter Intellekt entgegen. Vielleicht brachte ihn gerade dieser in die Gefahr des Strebertums. Wie dem auch sei, da es sich offensichtlich bei der Lehrer-Schüler-Beziehung zu Tokadī nicht nur um eine Seelenverwandtschaft handelte, darf man annehmen, daß der Einfluß des Scheichs auf intellektuellem Gebiet den Mustakīmzāde auch ein gewisses Maß an Selbstkritik lehrte. Der großen Vorbilder gibt es viele: man braucht nicht einmal Galāladdīn Rūmī und Şams-i Tabrīzī zu bemühen, um die geistige Beflügelung, die eine solche Verbundenheit in den beiden Partnern bewirkt haben mag, vor Augen zu führen.

Mustaķīmzāde blieb in den acht Jahren, die bis zum Tod des Toķadī (1158/1745) verblieben, dessen Vorzugsschüler. Deutlich wird dies vor allem daraus, daß der Scheich seine eigene Kette der Tradition in Mustaķīmzāde fortgesetzt sehen wollte: gegen Ende seines Lebens überreichte er seinem "Zögling" das Varīķāt betitelte Traditionarier-Diplom und machte ihn dadurch zu seinem geistigen Erben. In der Biographie von Toķadī im Rahmen des Werkes Tuḥfat-i ḥaṭṭāṭīn schreibt Mustaķīmzāde, daß es "bis auf den heutigen Tag" (d.h. um 1173/1759) keinen außer ihm gebe, der mit diesem Diplom die Traditionarier-Zulassung bekommen hätte". Über Toķadī reiht sich Mustaķīmzāde auch in die Kette (silsile) der Nakschbandiye-Scheiche ein, die auf Šayḥ Aḥmad as-Sirhindī zurückgehen (s.u.)"

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Vgl. die Hinweise auf die sozial unterdrückten Medresenstudenten in Uriel Heyd: The Ottoman 'ulemā and westernization in the time of Selīm III and Maḥmūd II. In: *Scripta Hierosolymitana* 9 (1961), pp. 71-73.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> TH, p. 401.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Tokadīs silsile ist wiedergegeben in einer Kurzbiographie des Ahmed 'Ārif Hikmet Beyefendi (105. Scheichülislam, amtierte 1846-54) in dessen Mecmū'a (Hs. Istanbul, Millet Ktph., Ali Emîri şeriye No. 788, p. 63). Eine zweite silsile, zur Nakschbandiye, war für Mustaķīmzāde ebenfalls durch Meḥmed Emīn Toķadī zu-

## MUSTAKĪMZĀDE: NAKSBANDĪYE-SILSILE 80

```
Muhammad
Hasan Basrī
(13 Zwischenglieder)
Sāhib-i Hizb al-Hifz Abū Zakarīyā Muhyīaddīn aš-Šayh Yahyā an-Nawawī b.
aš-Šayh Šarafaddīn [(632/1233-676/1278), GAL I, pp. 496-501]
(7 Zwischenglieder)
Nūraddīn Alī b. aš-Šayh Ibn Bakr Čamāl al-Ansārī [(um 1050/1620),
GAL S II, p. 536]
Ahmad an-Nahlī al-Makkī b. 'Alī aš-Šāfi'ī Šādilī an-Naqšbandī (sic!)
[s. Text] 1127[1715]
Hazret-i Emīn at-Toķatī b. Hasan an-Naksbandī 1158[1745]
Abū l-Mawāhib ["Vater der Talente"] Sa'düddīn Mustaķīmzāde b. Muḥammad
an-Naksbandī 1202[11788]
Abū l-Muhtar İbrahim al-Kadiri al-Aşrafi b. Muştafa as-Sunbuli
[sonst nichts bekannt]
Sāhib-i mecmū'a Halīl b. İbrāhīm (b.) al-Hācc Ḥalīl b. İbrāhīm (b.) Muhyīaddīn
as-Sunbulī
```

standegekommen, wie ein überschwenglicher Exkurs in dem 1196/1781-82 entstandenen Werk über den Nakschbandiye-Orden, *Nuṣret-i mübtedī* (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Pertev Paṣa No. 625, f. 200r Rand), erklärt. Die erste *silsile*, zur Chalvetiye, bestand durch den Scheich eṣ-Ṣaḥvī (s. oben den Abschnitt ,Beziehung zu den Orden'). Zum Chalvetiye-Orden s. Hans Joachim Kißling: Aus der Geschichte des Chalvetiye-Ordens. In: ZDMG 103 / N.F. 28 (1953), pp. 233-289; besonders aber: F. de Jong: Art. ,Khalwatiyya'. In:  $EI^2$  IV. — Zum Nakschbandiye-Orden s. Hamid Algar: The Naqshbandi order: a preliminary survey of its history and significance. In: *Studia Islamica* 44 (1976), pp. 123-152. — Zu den internationalen Kontakten der Nakschbandis untereinander s. meinen Aufsatz 'Abd al-Ganī an-Nābulusī and his Turkish disciples. In: *Revue d'histoire maghrébine* 59-60 (1990), pp. 107-112.

80 Mustaķīmzāde: *Mecmū'a* (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 3680, f. lvR.), Abschrift des Ṭāhir İbrāhīm, des Bruders des letzten in der obigen Silsile aufgeführten Mannes. Die Silsile wiederholt sich f. 2r mit Varianten zwischen an-Nawawī und an-Nahlī. In den eckigen Klammern meine Zusätze.

Mustaķīmzāde 25

Rechnet man die Zeitangaben unseres Autors nach, so ergibt sich sein sechsjähriges Hadith-Studium für die Jahre 1150 / beg. 1.5.1737 bis 1156 / beg. 25.2.1743. Leider ist nicht bekannt, wie sich seine Beziehung zu Tokadī nach der Graduierung (icāzet) im Jahre 1156/1743 bis zu des Meisters Tod im Jahre 1158/1745 gestaltete, doch läßt sich für diesen Zeitraum zumindest eine erste ernsthaftere schriftstellerische Tätigkeit nachweisen: unter den datierten Werken des Mustaķīmzāde finden sich die Übersetzung eines sufischen Textes 81, die Abfassung einer Kaside als Auftragswerk 82 und eben die erste und zweite Fassung von Devhatü l-Meṣāyih, die in die Jahre 1743-45 fallen.

Entstehung von Devhatü l-Meşāyih Die Biographiensammlung über die Scheichülislame, die Mustakīmzāde schon als Vierzigjähriger (1173 / beg. 25.8.1759) als eines seiner Hauptwerke bezeichnet 83, ist also noch zu Lebzeiten seines geistigen Führers Tokadī entstanden. An keiner Stelle der Schrift jedoch fällt dessen Name. Das ist umso auffallender, als es Mustaķīmzāde ansonsten gelingt, fast in jedem seiner Werke, auch in kleineren Risalen, eine Huldigung an den Namen Tokadī unterzubringen.

Die in nur acht — soweit bekannt — Textzeugen erhaltene erste Version des Werkes ist 1157 / beg. 5.2.1744 datiert und schließt den damals amtierenden Scheichülislam Feyzulläh Efendizäde Seyyid Muṣṭafā Efendi (63., 1736-45) nicht ein. Dafür enthält eben diese Fassung in fünf der eruierten Handschriften den oben ausgewerteten Anhang mit kursorischem Ausbildungsnachweis, der mit dem Wunsche schließt, der gegenwärtige Scheichülislam (nämlich Seyyid Muṣṭafā Efendi) möge gnädig diese biographische Sammlung als Eignungsbeweis des Autors für die höhere Müderris-Laufbahn betrachten, einen Weg, den schon dessen Vater und Großvater gegangen seien<sup>84</sup>.

Die zweite Redaktion des Werkes, die Mitte 1158 / ca. August 1745 datiert ist, scheint weitere Verbreitung erfahren zu haben, wie man aus der größeren Anzahl von auf uns gekommenen Textzeugen schließen darf. Sie weisen in keinem Fall diesen Anhang mit konkreter Bitte auf, enthalten dagegen immer zusätzlich die Lebensbeschreibung des Seyyid Mustafā Efendi, der in der ersten Dekade des Şafer 1158 / beg. 5.3.1745 gestorben war. Es ist vorstellbar, daß die ursprüngliche Fassung mit dem Anschreiben eine gewisse Zeit in der

<sup>81</sup> Das tawhīd-Werk Ḥaqīqat al-yaqīn wa-zulfat at-tamkīn, "über die Schwierigkeit, das Wesen Gottes zu erfassen" (GAL II, pp. 264-265, außerdem S II p. 284, 6) von Quṭbaddīn 'Abdalkarīm b. İbrāhīm al-Ğīlī; vgl. H. Ritter: Art. 'Abd al-Karīm'. In:  $EI^2$  I, wo es heißt, al-Ğīlī (1365-1428) sei von Europäern noch wenig studiert worden.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Kaṣīda al-Amrīya (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 3453/5), verfaßt 1158/1745.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> So ausdrücklich mit Datierung in der biographischen Notiz über sich selbst in *TḤ*, p. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Vgl. K 2, f. 66r Z. 3-9. Zu den übrigen Eigenheiten dieser Fassung s. das Kapitel ,Textkritische Untersuchungen<sup>4</sup>.

Kanzlei des Scheichülislam ruhte, er dann aber starb, bevor er einen Entschluß fassen konnte, ob er dem jungen Autor helfen sollte und wie.

Devhatü l-Meşāyih darf aber sicherlich nicht nur als akademische Zweckschrift gesehen werden, sondern spiegelt auch schon die persönlichen Interessen des jungen Mustaķīmzāde wieder, der später noch zwei weitere wichtige und umfangreiche biographische Sammlungen und mehrere kleinere Schriften biographischen Charakters verfassen sollte. Vor Devhatü l-Meṣāyih hatte er einige kleinere theologische, philosophische und literarische Abhandlungen geschrieben. Die früheste datierte Schrift ist ein Traktat über die Exegese der Namen Gottes, das Mustaķīmzāde mit 18 Jahren (1150/1737) zu Papier brachte<sup>85</sup>.

Schicksalsschläge

Das Jahr 1158/1745 war für Mustaķīmzāde selbst von persönlichem Leid gezeichnet. Ungefähr 86-jährig war sein verehrter Lehrer Tokadī gestorben 86, und drei Wochen später verlor er auch die Mutter 87. Wie er selbst berichtet, machte er in seiner Trostlosigkeit einen Ausflug nach Bursa, in der Hoffnung, in der geistigen Nachbarschaft vieler verstorbener Frommer und Gelehrter sein seelisches Gleichgewicht wiederzuerlangen 88. Den Trost bei den Gräbern der großen Frommen zu suchen, sollte auch seine Reaktion bei einem späteren Schicksalsschlag sein.

Wahrscheinlich war dies die erste Konfrontation des empfindsamen jungen Mannes mit den Härten und Enttäuschungen des Lebens. Die Geborgenheit, die die Religion bot — insbesondere in ihrer die Gefühlswelt betonenden Ausübung bei den Orden —, mag manchem jungen Gelehrten geholfen haben, den Lerndruck und das Karrieredenken, die den normalen Medresenbetrieb erheblich bestimmt haben müssen, leichter zu ertragen. Mustaķīmzāde war darin sicher kein Einzelfall, und eine lebenslange tiefempfundene Religiosität ist ihm durchaus abzunehmen.

- 85 Unter den zahlreichen Abschriften von *Ṭarḥ al-ma'nā fī šarḥ al-asmā'*, die in Istanbuler Bibliotheken nachgewiesen sind, gilt die in einer Sammelhandschrift der Universitätsbibliothek (T. 756) als Autograph.
- 86 In der Biographie des Scheichs (*TH*, pp. 400-401) ist sein Alter mit Tausend Monaten (= etwa 86 Sonnenjahren) angegeben. Das genaue Todesdatum findet sich in Ahmed Hilmīs *Ziyāret-i evliyā* (p. 160): am Abend des Dienstag, 11. Şa'b. 1158 / 8.9.1745.
- <sup>87</sup> Sie starb demnach am 28. Sept. 1745. Zu dem wenigen, was über sie bekannt ist, s.oben Anmerkung g zum Stammbaum.
- <sup>88</sup> Tɨ, p. 11+, zitiert nach der kleinen Autobiographie in Mustakimzādes Werk Kānūn al-adab tercümesi (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Vehbi Ef. No. 1968). Zu den prominenten Gräbern Bursas zählt neben denen einiger Scheichülislame vor allem das des "Emīr Sultan" (Seyyid Şemsüddīn Meḥmed b. 'Alī el-Ḥüseynī el-Buḥārī, 770/1368-833/1429), des Patrons von Bursa; vgl. Evliyā Çelebi: Seyāḥat-nāme II, pp. 46-55. Zahlreiche berühmte Ordensscheiche Bursas nennt auch İsmā'īl Belīġ im zweiten Abschnitt seines 1135/1722 beendeten Güldeste-i riyāż-i 'irfān ve vefāyāt-i daneşverān-i nādiredān. Bursa 1302/1884-85, pp. 69-211.

Prüfungsenttäuschung Der Ablauf der nun folgenden fünf Jahre wird nicht recht greifbar, da weder datierte Schriften noch biographische Nachrichten vorliegen. Es bleibt also nichts anderes übrig als anzunehmen, Mustaķīmzāde habe sich ganz auf das Studium konzentriert, um auf die Prüfung (rü'ūs), die den Weg zur höheren Molla-Laufbahn (büyük mevleviyet) öffnete, vorbereitet zu sein.

Aber das Jahr der Prüfung, 1164 / beg. 30.11.1750, — Mustaķīmzāde war nun 32 Jahre alt — brachte ihm statt des erhofften Durchbruchs zur wirklich großen Karriere die Enttäuschung, die sein weiteres Leben bestimmen sollte: Trotz seiner durch den Tod des Vaters einige Monate zuvor (gest. 30. Muh. 1164 / 29.12.1750) angegriffenen Gemütsverfassung stellte er sich auf das gute Zureden einiger Freunde hin der Prüfung und fiel durch 89.

Das ausdrückliche Eingehen auf den Schmerz über den Tod derer, die ihm am nächsten standen, darf nicht als Selbstverständlichkeit gewertet werden, zumal bei einem Autor, der sehr zurückhaltend mit persönlichen Angaben umging. Andererseits aber wird hier klar, daß Mustaķīmzāde durchaus den Ehrgeiz und die Absicht hatte, in die oberen Mollaränge des Reiches aufzusteigen; denn sein Antreten zur Prüfung in schlechter psychischer Verfassung beweist, daß er die sich nicht allzuoft bietende Gelegenheit der Prüfung nutzen wollte, einer Prüfung, die nur anberaumt wurde, wenn Müderris-Stellen durch Tod oder Pensionierung frei wurden 90.

Gerade die Tatsache, daß die Umstände der mißglückten Prüfung mehrmals in den Schriften unseres Autors auftauchen, ist sehr aufschlußreich. Das Ziel, für das er gelebt und gelernt hatte — meslek-i tedrīs —, für das ihn Familienhintergrund 1 und Begabung zu prädestinieren schienen und das ihm eine ehrenvolle und gesicherte Zukunft verhieß, schien nun verbaut. Die erlittene Enttäuschung, und wohl auch das Gefühl der Demütigung vor Professoren und Mitbewerbern, müssen ihn zeitlebens deprimiert haben und sind schließlich auch mit dafür verantwortlich, daß er den Rest seines Lebens in strikter Zurückgezogenheit vom offiziellen wissenschaftlichen Betrieb — und allem Anschein nach auch ohne nennenswerte menschliche Kontakte — verbracht hat 12.

- <sup>89</sup> Für dieses Prüfungserlebnis führt İnal vier Stellen in Werken von Mustaķīmzāde an, aus denen die Umstände ziemlich deutlich hervorgehen (*TH*, p. 12<sup>+</sup>). Der Mißerfolg war objektiv gesehen kein außerordentliches Ereignis. Wie Zilfi: *Elite circulation*, pp. 341-343 nachweist, fielen im Jahre 1754 unter 99 Prüfungskandidaten 73 durch, während vier Diplome ohne Prüfung an Söhne von prominenten Mollas gingen. 12 Diplome wurden zugleich durch Sultanserlaß vergeben.
- <sup>90</sup> S. dazu R.C. Repp: The altered nature and role of the ulema. In: Studies in eighteenth century Islamic history, Thomas Naff-Roger Owen eds. Carbondale and Edwardsville 1977, pp. 277-287; Uzunçarşılı: İlmiye teşkilâtı, pp. 63-66; Zilfi: Elite circulation, pp. 341-347.
- <sup>91</sup> ,pederim ve ceddim tarīķi olmaġla' (vgl. *TḤ*, p. 12<sup>+</sup>, wo nach seinem Werk *Ḥulāṣatū l-hedīye* zitiert wird (Hs. Istanbul, Millet Ktph., Ali Emîri şeriye No. 1082).
- $^{92}$  So Mustaķīmzāde über sich selbst in seiner autobiographischen Notiz in TH, p. 217.

Darüberhinaus spricht eine gewisse Bitterkeit über erlittene ungerechte Behandlung durch die Prüfer aus den Textstellen, die den Prüfungsmißerfolg berühren. Unter diesen ist der Nebensatz, der sich in der Lebensbeschreibung des Scheichülislam Feyżulläh Efendizäde es-Seyyid Mürtażā Efendi (69., amtierte 1750-1755)<sup>93</sup>, der für die Prüfung zuständig war, findet, noch der zurückhaltendste: Bei der Beweisführung über die Anfangsverse der 35. Sure—einer seiner Prüfungsaufgaben — seien ihm Enttäuschung und Betrübnis (hirmän ve mihnet-bīn) von Seiten dieses hohen Herrn widerfahren <sup>94</sup>. Dieser hatte ihn nämlich unter dem Vorwand, sein Bart sei zu schütter (hiffet-i lihye), durchfallen lassen.

In einem anderen Werk, das 22 Jahre nach den Ereignissen entstand, also um 1186 / beg. 4.4.1772, formuliert Mustaķīmzāde: "Indem ich ohne Messer geschlachtet wurde, riß man, bei Gott, aus meinem Inneren und Äußeren Wunsch und Verlangen danach (der Müderris-Laufbahn?)<sup>695</sup>.

Zwölf Jahre nach diesem Wendepunkt in seinem Leben (1176 / beg. 23.7.1762) berichtet Mustaķīmzāde in seinem biographischen Werk über acht Chalvetiye-Scheiche (*Hulāṣatü l-hedīye*), er habe damals in seinem Kummer 40 volle Wochen lang, bei Kälte und Hitze, im Fastenmonat und an Festtagen, jeden Freitag die Türben der Chalvetiye-Scheiche Abdülmecīd Sivasī<sup>96</sup> und Abdülaḥad Nūrī Sivasī<sup>97</sup>, dessen Jüngers, und anschließend Eyüb besucht und beim 40. Mal habe er Trost erlangt<sup>98</sup>.

Dieser Trost äußerte sich nun aber in der Form, daß sich Mustaķīmzāde einer nach zwei Jahren wiederholten Aufforderung, zur Prüfung zu erscheinen, entzog, wobei selbst die Bitten seines früheren Lehrers Yūsufzāde Abdullāh Efendi (s.o. p. 17) ihn nicht dazu bewegen konnten, es unter demselben

- 93 Sohn des Scheichülislam es-Seyyid Feyzulläh Efendi (46., amtierte 1688, 1695-1703), den das über seine Vetternwirtschaft und Raffgier aufgebrachte Militär beim "Ereignis von Edirne" (1703) gewissermaßen über die Klinge springen ließ.
- 94 Devhatü I-Meşāyih, Teil 2, datiert 1178 / beg. 1.7.1764, zitiert nach S 4, f. 51v Z. 24 52r Z. 1. Cevdet Paşa beruft sich in seinem Nachruf (Tārīh 4, pp. 260-261) offensichtlich auf eben diese Stelle und geht auf das Ereignis in aller Breite ein.
- 95 ,... bi-gayri sikkīnin zebh olunduğumda zāhir ve bāṭınımdan fa-lillāhi l-ḥamd wa-l-minna ṭaleb ve arzusı daḥi münselib olmuş idi ... '(zitiert TḤ, p. 12+ nach Dīvān-i Ḥażret-i ʿAlī ṣerḥi (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 2780 Autograph entstanden in den Jahren 1769-72).
- <sup>96</sup> Seine Biographie findet sich auch in A. Hilmī: Ziyāret-i evliyā, pp. 84-87. Lebte 971/1563-1049/1639 und wurde in Eyüb begraben.
- <sup>97</sup> Lebte 1013/1604-1061/1650-51 und wurde in Eyüb begraben (vgl. Ziyāret-i evliyā, pp. 88-90).
- <sup>98</sup> S. die Biographien der beiden Scheiche in *Ḥulāṣatū l-hedīye* (Hs. Millet Ktph., Ali Emîri ṣeriye No. 1082, ff. 23v-37r und ff. 37r-58v); vgl. auch die Beschreibung des Werkes in Flemming: *Türkische Handschriften* 1, Nr. 256. Mustaķīmzāde schreibt zwar, das Ereignis liege 15 Jahre zurück, das Abfassungsdatum des Werkes jedoch, zu dem er das Zeitverhältnis herstellt, ist 1176/1762-1763.

Scheichülislam noch einmal zu probieren<sup>99</sup>. Bei dessen Nachfolgern nun sei es eine andere Sache (bir āḥar mādde) gewesen, so daß er seither davor verschont gewesen sei, hingehen zu müssen (maḥfūzum)<sup>100</sup>. Das klingt ganz danach, als wolle er demonstrieren, daß ihn inzwischen höhere Regionen angezogen hätten. Bei dem bekannt starken Andrang Posten suchender Medresen-Absolventen zu den Prüfungen war die Zeit wohl auch über Mustakīmzāde hinweggeschritten.

Er war nun 34 (ca. 1166/1753, zwei Jahre nach dem Prüfungsmißerfolg) und hatte notgedrungenermaßen seinem Leben neue Maßstäbe zugrundezulegen.

Lebensunterhalt

Ausgeschlossen von den tonangebenden Kreisen, die in Ehren und finanziell gesichert die konservative Hauptsäule des osmanischen Staates darstellten, stand Mustakīmzāde dennoch nichts im Wege, durch wissenschaftliche Tätigkeit seinem Stand zu nützen. Und gerade seine wissenschaftlichen Werke hätten ihm die Achtung einiger Scheichülislame, Nachfolger des ungeliebten Seyyid Mürtażā Efendi (69.), eingetragen, läßt er selbst vernehmen<sup>101</sup>. Doch nicht so sehr seine schriftstellerische Beanspruchung wird ihm das zurückgezogene Leben auferlegt haben, das er sich selbst bescheinigt, sondern sein gekränktes Selbstgefühl, seine charakteristische Empfindsamkeit, die sich im Derwisch-Ideal der Weltentsagung sublimierte, seine erklärte Abneigung gegenüber weltlichem Lärm, nicht zuletzt aber auch seine finanzielle Beengtheit.

Daß er diese Armut nicht nur als mißliches Schicksal empfand, wie Mustaķīmzāde verschiedentlich klagt<sup>102</sup>, sondern sie auch als eine dem Sufi geziemende Tugend zu objektivieren wußte, zeigt ein Absatz in seiner erklärenden Übersetzung des Werkes *Ḥizb al-a'zam* von dem Nakschbandiyescheich 'Alī al-Qārī († 1014/1605-06)<sup>103</sup>, in dem er festhält, daß dem Armen keine Wechselfälle des Glücks zustoßen können<sup>104</sup>.

- <sup>99</sup> Zitat nach *Hulāṣatū l-hedīye* in *TḤ*, p. 13<sup>+</sup>. Nach einer anonymen Randnotiz (zur Biographie des 81. Scheichülislam Ṣāliḥzāde Meḥmed Emīn, 1775-76 im Amt, in *DM*, Hs. S 7 f. 62v) soll Mustaķīmzāde die Prüfung tatsächlich ein zweites Mal probiert haben, doch dürfte in diesem Fall sein persönliches Zeugnis den Ausschlag geben.
  - <sup>100</sup> *TH*, p. 13+.
  - <sup>101</sup> *TH*, p. 13+.
- <sup>102</sup> So in seiner Autobiographie in TH, p. 217 und in der Tezkire des Scheichülislam Sāliḥzāde Meḥmed Emīn Efendi (81., 1775-76 im Amt) in DM (S 4, f. 67v Z. 8-14).
- 103 'Alī b. Sulṭān Muḥammad al-Qārī al-Harawī: al-Ḥizb al-a'zam wa-l-wird al-afḥam (GAL II, p. 520, Nr. 51, S II, pp. 540-541). Mustakīmzādes Übersetzung hat die Signatur Esat Ef. No. 1391 der Süleymaniye-Bibliothek, Istanbul. F. 28r, beim 242. qawl des 'Alī al-Qārī, hebt unser Autor darauf ab, daß der wahre Reichtum nicht in äußeren Schätzen, sondern in der Ergebung in Gottes Willen ruhe.
- <sup>104</sup> Dieser Gedanke wird ausgeführt bei Hans Joachim Kißling: Die soziologische und pädagogische Rolle der Derwischorden im Osmanischen Reich. In: *ZDMG* 103 / N.F. 28 (1953), pp. <sup>+</sup>18<sup>+</sup> <sup>+</sup>28<sup>+</sup>.

Von welchen Beträgen Mustaķīmzāde leben mußte, ist nicht nachweisbar. Er war nun zwar frei von Karrierestress, hatte aber mit der ständigen Sorge um zahlungswillige Gönner zu rechnen. Bis zu seinem Tod vier Jahrzehnte später, am 22. Şev. 1202 / 27.7.1788, ließ er sich daher eine rege schriftstellerische Tätigkeit angelegen sein, worauf weiter unten noch einzugehen sein wird.

Neben seinen Schriftstellerhonoraren für Auftragsarbeiten, die sich verschiedentlich nachweisen lassen 105, wußte er auch mit Schönschreiberarbeit etwas zu verdienen 106. Darüberhinaus findet sich im Tārīh des Ahmed Cevdet Paşa die Notiz 107, daß der Scheichülislam Şāliḥzāde Meḥmed Emīn Efendi (81., amtierte 1775-76) dem 14 Jahre jüngeren Mustaķīmzāde die Möglichkeit des Zugangs zur Müderristätigkeit angeboten habe, was dieser jedoch ablehnte. Die Gründe dafür sind wohl ein gewisser Stolz unseres Autors, daneben Schüchternheit, als "gescheiterter Außenseiter" in den etablierten Rängen auftreten zu müssen, und sicherlich ist auch nicht von der Hand zu weisen, daß er sich inzwischen — 56-jährig — sein Leben in der Weltabgeschiedenheit eingerichtet hatte und den Lehrbetrieb eher als eine Zumutung an seine zarte Konstitution und seine geistigen Bedürfnisse betrachten mußte.

Immerhin nahm er die Verleihung der Erträgnisse aus der Kazā Çıġa (Sancak Bolu), 50 Kuruş nach Auskunft einer Quelle 108, als kleine Rente (ma set) auf Dauer an. Der Geber war eben der Scheichülislam Ṣāliḥzāde Meḥmed Emīn Efendi (81.), dessen Lebensbeschreibung Mustaķīmzāde im 2. Zeyl zu Devhatü l-Meṣāyiḥ wörtlich folgendermaßen abrundet: "Da Vater und Großvater des Verfassers die Laune des Glücks erprobt hatten, um die vorgeschriebene Laufbahn des Müderris (tedrīs-i resmī meslekine idḥāl) ein-

<sup>105</sup> Unter seinen ca. 180 größeren bis ganz kleinen Schriften lassen sich fünf als Auftragswerke nachweisen. Unter welchen Umständen für Übersetzungen und Rezensionen (takrīz) Honorare gezahlt wurden, läßt sich wohl nur durch eine eigene Studie des freien Schriftstellerlebens bei den Osmanen im 18. Jahrhundert beantworten.

<sup>106</sup> Eine von Mustakīmzāde signierte, qualitativ hervorragende Arbeit kann ich bisher nicht nachweisen. — Eine einfache, aber schön geschriebene Handschrift ließ sich Ende des 18. Jahrhunderts für 15-20 Pfund erwerben, berichtet ein zeitgenössischer Beobachter (s. James Dallaway: Constantinople ancient and modern. With excursions to the shores and islands of the Archipelago and to the Troad. London 1797, p. 64). Ausführliche Informationen über das Istanbuler Buch- und Bibliothekswesen findet sich auch im ersten Band, passim, von Abbé Toderini: Litteratur der Türken. Aus dem Italiänischen ... Mit Zusäzen und Anmerkungen von Philipp Wilhelm Gottlieb Hausleutner. Königsberg 1790.

<sup>107</sup> Tārīh 4, pp. 261.

<sup>108</sup> Süleymān Fā'ik Efendi: Mecmū'a (Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 9577 f. 5v). Die freundliche Geste des Scheichülislam Mehmed Emīn (81.) wird auch in einer anonymen Randnotiz zu seiner Biographie in DM (S 7, f. 62v) angesprochen. Diese Randnotiz stellt an sich eine biographische Kurzinformation zu Mustakīmzāde dar. Nach Kāmūsū l-a'lām 3, p. 1892 handelt es sich um den Hauptort einer nāḥiye.

zuschlagen, war dies vor 40 Jahren [geschrieben um 1786] auch mein Wunsch, aber da die Dinge waren wie sie waren (al-ḥāla hādihī), habe ich resigniert (isti'fā') und die Bürde meines Lebens in Armut auf mich genommen. Jetzt wurde es meine Pflicht und Schuldigkeit, Tag und Nacht in meinem recht ärmlichen Leben (erzel ömrümde) wegen eines Stücklein Brotes (bir nān-pāre) des Geistes zu gedenken [Ṣāliḥzāde Meḥmed Emīn Efendi war 1777 gestorben], der geruhte, mir zum Ausgleich (bedelinde) eine Rente (ma'īṣet) zu meinem Dauerrecht zu machen" 109.

Über die Hintergründe dieser Zuwendung des Scheichülislam erfährt man von Mustaķīmzāde selbst nichts. Auch hier hält er den freundlich lobenden Ton, der den Stil von *Devḥatü l-Meṣāyiḥ* charakterisiert, ein. Der Würdigung dieses Scheichülislam als Kalligraph in *Tuḥfe-i ḥaṭṭāṭīn* zufolge<sup>110</sup> war auch er Schüler von Mustaķīmzādes Taʿlīķ-Lehrer Fındıkzāde İbrāhīm Efendi.

Die Erhellung der Zusammenhänge liefert Süleymān Fā'ik mit einer Notiz seines Mecmū'a, allerdings so, daß Mustaķīmzāde in ungünstigem Licht erscheinen muß<sup>111</sup>. Es heißt hier nämlich, daß der nachmalige Başdefterdar (1782-84, 1789-90) und Reisülküttab (1784-86, 1788), Seyyid Feyżullāh Efendi<sup>112</sup>, als Nachbar von Mustaķīmzāde im Stadtviertel Şehiremini<sup>113</sup> die dürftigen Lebensumstände des Gelehrten dem damaligen Scheichülislam Şāliḥzāde Meḥmed Emīn (81., 1775-76 im Amt) zur Kenntnis gebracht habe, welcher ihm daraufhin ein monatliches Gehalt (ma'īşet) von 50 Kuruş auf Dauer aussetzte. Süleymān Fā'ik benützt dann die Tatsache, daß Mustaķīmzāde sich nie bei Seyyid Feyżullāh Efendi, sondern nur beim Scheichülislam bedankt habe, obwohl er doch wissen mußte, wie die Angelegenheit gelaufen war, dazu, um etwas vom eigenen aufgestauten Groll abzulassen, nämlich, daß die ganze arrogante Bande von 'Ulemā aus einem Holz geschnitzt sei, ob sie nun die Prüfungen bestanden hätten oder nicht.

Süleymān Fā'ik macht in dieser Notiz auch ansonsten deutlich, daß er nicht sehr viel für Mustaķīmzādes Lebensweise und Werk übrig hatte — was auch nicht weiter verwundern mag bei einem überaus erfolgreichen Finanzexperten im Osmanischen Reich, der eigene wissenschaftliche und literarische Ambitionen nicht ganz zu verheimlichen wußte<sup>114</sup>. Für seine Version spricht

1

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> DM, Hs. S 4, f. 67v Z. 8-14. Der Anfang der Passage hebt sich durch das überstrichene Wort ,teşekkür aus dem biographischen Text heraus.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> *TḤ*, pp. 706-707.

<sup>111</sup> Hs. Universite Ktph., TY No. 8577, f. 5v.

<sup>112</sup> Rec. 1143 / beg. 10.1.1731 - 20. Zīlḥ 1207 / 29.7.1793. Vgl. Süleymān Fā'iķ: Sefīnetü r-rū'esā'. Druck: Istanbul 1269/1853, pp. 126-128; İ.H. Danişmend: İzahlı Osmanlı tarihi kronolojisi 5: Osmanlı devlet erkânı. Istanbul 1971, pp. 299, 300-301, 348, 349. Danişmend bemerkt, "Feyžī Efendi' habe als "guter Beamter" gegolten.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> S. oben pp. 6-7 den Abschnitt ,Wohnungen'.

<sup>114</sup> S. das Kapitel "Süleymān Fā'iķ Efendi".

allerdings, daß er während seiner langjährigen Dienstzeit in der Finanzverwaltung genug Gelegenheit hatte, von älteren Kollegen Geschichten zu erfahren, auch solche, die den 1793 verstorbenen Reisülküttab Seyyid Feyzulläh betrafen, dessen Leben er in seinem biographischen Werk Sefinetürrrüesä beschreibt.

Gönner

Notizen, die etwas von Dank wissen, sind nach İnals Untersuchungen an den Handschriften nicht gerade zahlreich in Mustakīmzādes Werk.

So bedankt er sich z.B. bei dem auch als Dichter bekannt gewordenen Großadmiral (kapudān-1 deryā) Dāmād Rātıb Aḥmed Paşa († 1175/1761-62) für die Honorierung zahlreicher Chronogramme, die er ihm übersandt hatte<sup>115</sup>.

Wie der Kapudān zugleich auch Funktionär (sedāret mektūbcusu) und Künstler war Seyyid Ahmed Sābit b. İsmā'īl Efendi (†1178/1764)<sup>116</sup> selbst Schönschreiber und daher wohl Verehrer von Mustaķīmzādes Federkunst, denn unser Autor erwähnt Zuwendungen (ikrām), die er von diesem Herrn erhalten habe<sup>117</sup>.

Einem weiteren Schönschreiberkollegen — Kirisçizāde Yaḥyā b. İsmāʿīl<sup>118</sup> — weiß Mustaķīmzāde Dank für die volle Unterstützung bei der Zusammenstellung von *Tuḥfe-i haṭṭāṭīn*<sup>119</sup>.

Zwei andere Schönschreiber, die seine Zeitgenossen und wahrscheinlich auch Kommilitonen waren, scheint Mustakīmzāde eher um ihres Aussehens als ihrer Leistungen willen der Erwähnung in Tuhfe-i haṭṭāṭīn für wert gehalten zu haben: den einen von ihnen, Meḥmed Sa'īd b. Aḥmed († 1192 / beg. 30.1.1778), beschreibt er als schmächtig (naḥīf el-bünye) und bartarm (hafīf el-liḥye), wie er selbst es war<sup>120</sup>. Der andere, 'Abdülvehhāb b. 'Abdullāh, erschien ihm ebenfalls bartarm (liḥyesi ḥafīf) und flüchtigen Geistes (rūhu ḥafīf) wie er selbst <sup>121</sup>. Beide hatten Karriere gemacht. Die Bemerkungen über ihr Aussehen müssen allerdings nicht unbedingt abfällig gemeint sein, selbst wenn man Mustakīmzādes Erklärung, er sei wegen seines schütteren Bartes durch die Müderris-Prüfung gefallen, nicht für bare Münze nimmt. Gerade im letzteren Falle könnte angedeutet sein, wes Geistes Kind 'Abdülvahhāb

<sup>115</sup> Auch er war Schönschreiber; s. die Biographie in *TH*, pp. 72-73; nach Danismend: Osmanlı tarihi 5, pp. 212-213 war er 1743-44 im Amt; Faţin: *Tezkire*, p. 102.

Biographie in TH, p. 62.

<sup>117</sup> Ibid

<sup>118</sup> Biographie s. T.H., p. 579. Nach Mustaķīmzādes Aussage starb er an einem Dienstag, Anfang Cem. I 1173. Der Cem. I begann in jenem Jahr am Freitag, 21.12. Damit könnte das Todesdatum auf Dienstag, 25.12.1759 fixiert werden — übrigens das Jahr, in dem die Reinschrift von TH begonnen wurde.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> TH, p. 579.

<sup>120</sup> Biographie s. TH, p. 388.

war: kein gravitätischer Vollbart, wie es etwa das image von den etablierten 'Ulemā verlangte.

Aussehen

Trotzdem fand unser Autor offensichtlich sein Aussehen etwas kümmerlich, denn an anderer Stelle spricht er von sich selbst als langgewachsen (ṭavvīl el-kāme), bartarm (ḥafīf el-liḥye) und schwächlich gebaut (żaʿīf el-bünye)<sup>122</sup>. Auch seine Kränklichkeit fließt gelegentlich in den Text seiner Werke ein<sup>123</sup>, was Süleymān Fā'ik kurz mit Gicht (nikrīs 'illeti) abtut<sup>124</sup>.

Bekanntenkreis

ŀ

Es ist schwer zu sagen, ob Mustaķīmzāde etwa trotz seiner Zurückgezogenheit einen kleinen Bekannten- oder Freundeskreis besaß und wer dazu gehört haben mag. Außer den bisher genannten Namen von Lehrern, Gönnern, Auftraggebern und Altersgenossen — etliche davon auch Schönschreiber — sind noch die Namen von vier Staatsdienern bekannt, die bei Mustaķīmzāde Kalligraphieunterricht genommen haben: So hat sich z.B. ein gewisser Ahmed Resmī b. Meḥmed (†1198/1783), Kadiasker von Rumili, "dazu herabgelassen, einige Unterrichtsstunden bei mir zu besuchen" 125.

Weiter hat der Sekretär in der Finanzverwaltung (tahvīl kalemi kātiblerinden) Meḥmed Ṣāliḥ Şemʿī b. Muṣṭafā b. Meḥmed († 1171/1757) "einige Zeit an meinem Unterricht (ḥalka-i ifāde) und meinem Tutorium (ḥimāye) teilgenommen und mit sich gut entwickelnden Fähigkeiten seine vernünftige innere Stimme (nefs-i naṭīka) von der Macht der klugtönenden Unvernunft (cehil-i mürekkeb) befreit" 126.

Der dritte war Seyyid Mehmed Nesīb b. Muṣṭafā, Sekretär an der Janitscharen-Kanzlei: "Er gehört zu denen, die durch das Studium bei eminenten Leuten (fuḥūl) und bei mir, der ich in der Zurückgezogenheit der Vergessenheit lebe, die Sandalen der Unwissenheit abgelegt hat". Mustaķīmzāde hat auf das inständige Bitten seines Studenten hin ein Chronogramm auf dessen Studienabschluß verfaßt (1155/1742)<sup>127</sup>.

Auf Bitten seines Schülers Serheng Mustafazade Mehmed Ṣāliḥ Efendi, der "sich zu meinem armseligen Unterrichtskreis herabgelassen hat und sich besonders interessiert (hissemend) zeigte", schrieb Mustaķīmzāde sogar eines seiner theologischen Werke 128.

- <sup>121</sup> Biographie s. TH, p. 296, ohne Lebensdaten.
- <sup>122</sup> Zitiert TH, p. 19+ mit Verweis auf zwei Handschriften in Privatbesitz.
- <sup>123</sup> İnal führt mehrere Stellen an: s. TH, p. 14<sup>+</sup>.
- 124 Mecmū'a (Hs. Universite Ktph., TY No. 9577, f. 5v).
- <sup>125</sup> Biographie s. TH, p. 87, wo Mustaķīmzāde auch ein eigenes Chronogramm auf den Tod des Ahmed Resmī anführt.
  - 126 Biographie s. TH, pp. 458-459.
  - <sup>127</sup> Biographie s. TH, p. 459, ohne Lebensdaten.
- 128 S. TH, p. 41+: Şerh-i evrād-i İmām Süheylī (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 1426/7, ff. 41v-53r, Einleitung); zum Grundwerk, al-Qaṣīda al-'aynīya von Abū l-Qāsim 'Abdurraḥmān b. 'Abdullāh b. Abū l-Ḥasan Aḥmad as-Suhaylī al-Ḥat'amī (1114-85) s. GAL I, pp. 525-526.

Eine am 10. Zīlh. 1183 / 6.4.1770 beendete Übersetzung ist auf die Anregung eines weiteren Bekannten, des Sekretärs im Saray Seyyid Ahmed Sinānī, hin entstanden 129.

In der Einleitung seines Kommentares zu dem angeblichen Diwan des Kalifen 'Alī (Şerḥ-i Dīvān-i 'Alī el-Mürtazā)<sup>130</sup> findet sich der volle Name dieses Sinānī: Şeyḥ Seyyid Aḥmed Ḥalvetī Sinānī. Er wird in einem Zug mit dem Seyyid Aḥmed Şaybānī genannt, denn diese zwei Freunde (iḥvān-i ḥullānımızdan) hatten Mustaķīmzāde bei der Abfassung des Werkes beigestanden (imād). Mehr war über die beiden Scheiche nicht herauszubringen.

Aber Mustaķīmzāde hat wiederum auch auf seine Schriftstellerkollegen eingewirkt. So ist zum Beispiel dem Vorwort zu dem Druck des berühmten und nützlichen Werkes Ḥadīķatü l-cevāmi' (Istanbul 1281/1864-65) zu entnehmen, daß Mustaķīmzāde es war, der den Ḥāfiz Ḥüseyn Ayvānsarāyī dazu angespornt habe (sa'y ve iķdām)<sup>131</sup>. Dessen Mecmū'a-i tevārīḥ enthält zahlreiche Chronogramme Mustaķīmzādes, von denen allerdings keines den gängigen Berühmtheiten der Zeit gewidmet ist<sup>132</sup>. Interessant ist in diesem Zusammenhang, daß die Werke der beiden Männer am besten zeigen, wie ähnlich ihre Begabungen und ihre Interessen waren.

Alle diese Angaben sind ziemlich vage, denn derartige Kontakte müssen noch lange keine näheren Beziehungen bedeuten. Mit ziemlicher Sicherheit ist auszuschließen, daß Mustakīmzāde einen Kreis um sich zu scharen wußte, wie dies etwa seinem geistigen Führer Tokadī gelungen war. Die Überlieferungskette, die insgesamt 44 Traditionariernamen bis auf Tokadī und Mustaķīmzāde übertrug, soll jedenfalls mit diesem, wie er selbst — fast stolz, will es scheinen — behauptet, erloschen sein 133.

- 129 Tercüme-i risāle-i man 'arafa, Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 1684/2, ff. 8v-15r. Nach der Einleitung soll es sich um ein Werk des al-Gazālī handeln, doch da sich eine so betitelte Risale nicht unter seinen Werken finden läßt (s. Maurice Bouyges: Essai de chronologie des œuvres de al-Ghazali (Algazel), éd. et mis à jour par Michel Allard. Beyrouth 1959), übersetzte Mustaķīmzāde entweder einen Werkausschnitt oder verwendete nicht den geläufigen Titel der Risale.
- 130 Hs. Istanbul; Süleymaniye, Esat Ef. No. 2780, 517 ff., Autograph. Zum Diwan des 'Alī b. Abī Ṭālib s. Fuat Sezgin: Geschichte des arabischen Schrifttums (GAS) 2. Leiden 1975, pp. 277-281. Die in modernes Türkisch gebrachte Version des Divan enthält keine Einleitung, s. Hazret-i Ali Divani. Tercüme ve şerh eden: Müstekimzade Süleyman Sadeddin Efendi. Günümüz Türkçesine aktaran: Şakir Diclehan. Istanbul 1981.
- Allerdings weist die von mir eingesehene Handschrift Wien diese Anerkennung nicht auf, was dafür spricht, daß der Herausgeber des Druckes oder der Fortsetzer Alī Satī für diese Einzelheit verantwortlich sind. Vgl. GOW, pp. 315-316.
- <sup>132</sup> Hâfiz Hüseyin Ayvansarâyî: Mecmuâ-i Tevârih, Hrsg. Fahri Ç. Derin Vâhid Çabuk. Istanbul 1985.
- 133 S. die Biographie von Tokadī in TH, p. 401 und oben pp. 20-24 den Abschnitt Beziehung zu Tokadī'.

Schüler

In diesem Zusammenhang ist jedoch bemerkenswert, daß ein gewisser Kalligraph İbrāhīm Ṭāhir b. Muṣṭafā b. İbrāhīm¹³⁴, den İnal nicht unter Mustaķīmzādes Schüler einreiht, eine ganze Sammelhandschrift von autorisierenden Diplomen (icāzet), die über Mustaķīmzāde und Toķadī bis auf Šayḥ Aḥmad al-Farūqī as-Sirhindī zurückführen, hinterlassen hat¹³⁵. Dies widerspricht Mustaķīmzādes stolzem Spruch, das diese Varīķāt genannte Urkunde in keine andere Hand als die seine gekommen sei — "bis auf den heutigen Tag" (1759)¹³⁶ — keineswegs, da er ja irgendwann in den 29 Jahren bis zu seinem Tod (1788) diesem İbrāhīm Ṭāhir ein Diplom ausgestellt haben kann.

Nach Karatay hatte Mustaķīmzāde auch einen Schüler mit Namen Mehmed b. Halīl 137.

Familienstand

Mustaķīmzāde blieb Zeit seines Lebens unverheiratet. In seinem Werk über den Nutzen der Ehe (verfaßt 1169 / beg. 7.10.1755) berichtet er, er habe auch nie Lust zur Familiengründung verspürt (bi ţ-ţab' meyelān numāyān olmadı)<sup>138</sup>, und so braucht man wohl auch nicht seine Armut zu bemühen,

134 Biographie s. TH, pp. 43-44. Aus ihr geht hervor, daß İbrāhīm Ṭāhir um 1759 etwa 25 Jahre alt gewesen sein muß. Eine Reihe von Werken Mustaķīmzādes sind in Abschriften dieses Kalligraphen auf uns gekommen (z.B. weist Flemming: Türkische Handschriften 1, Nr. 256 eine Abschrift von Mustaķīmzādes Hulāṣatū l-hedīye nach, die aus der Feder eines Tāḥir stammt). Die Sammelhandschrift von Mustaķīmzādes Traktaten, Topkapi Sarayi, Yeniler No. 725 (früher No. 4404), zeigt meiner Ansicht nach İbrāhīm Ṭāhirs Hand, obwohl sie keinen Schreibervermerk aufweist. Hier findet sich auf f. 1v eine kleine Biographie des Mustaķīmzāde in der kalligraphischen Schrift des Textes, dat. 1203 / beg. 2.10.1788 (etwa drei Monate nach Mustaķīmzādes Tod).

135 Mecmū'a, Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Efendi No. 3680; f. 135v findet sich die icāzet für die Varīķāt (vgl. oben pp. 23-24 den Abschnitt ,Beziehung zu Tokadī'). Eine weitere Kette dieser icāzets findet sich in der Mecmū'a des Ahmed 'Ārif Hikmet Beyefendi (Hs. Istanbul, Millet Ktph., Ali Emîrı şeriye No. 788, p. 63). Şeyh Ahmad as-Sirhindīs (1564-1624) Maktūbāt übersetzte Mustaķīmzāde aus dem Persischen ins Türkische (dat. 1165 / beg. 20.11.1751), Hs. Istanbul, Topkapı Sarayı Müzesi, Emanet Hazinesi No. 1259. Zur Person des Nakschbandiyescheiches s. Muhammad Farman: Shaikh Ahmad Sirhindi. In: A history of Muslim philosophy II, ed. M. M. Sharif. Wiesbaden 1966, pp. 873-883; Yohanan Friedmann: Shaykh Ahmad Sirhindī. An outline of his thought and a study of his image in the eyes of posterity. Montreal-London 1971.

<sup>136</sup> TH, p. 401.

<sup>137</sup> Fehmi Edhem Karatay: Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Türkçe yazmalar kataloğu 1. Istanbul 1961, p. 357, No. 1104.

138 TH, pp. 18+, 44+, Zitat aus dem Werk Mürşid el-müte'ehhilin tercümesi (Hs. Istanbul, Süleymaniye Ktph., Pertev Paşa No. 625/36, ff. 255v-281v), einer kommentierten Übersetzung des Werkes in arabischer Sprache des "Mehmed Muhyīddīn b. Kutbuddīn İzniķī". Vgl. GAL II, p. 291, S II, p. 315: Muršid al-muta'ahhil. Der Autor wird Muhammad b. Muḥammad genannt (†821 / beg. 8.2.1418). Dazu: Ṭašköprüzāde: Šaķā'iķ an-nu'mānīya, Druck: Beirut 1975, p. 65, wo das Todesjahr mit 855 / beg. 3.2.1451

um den Hagestolz zu verstehen. İnal flicht in diesem Zusammenhang ein, daß Mustaķīmzādes Vermächtnis an die Nachwelt in seinen Schriften zu suchen sei 139.

In diesem Sinne findet sich in Mustaķīmzādes kommentierter Übersetzung von 40 Hadithen, die sich auf die Schönschreibkunst beziehen, Hüccetü l-haṭṭi l-ḥasan (beendet 1200/1785), der Hadith "Am jüngsten Tag wird die Tinte der Gelehrten und das Blut der Glaubenskämpfer gewogen werden, und die Tinte wird schwerer wiegen als das Blut"<sup>140</sup>.

Lebensende

Selbst für die letzten zwei Jahre seines Lebens, in denen ihn sein schlechter Gesundheitszustand schon stark bei der Arbeit behelligte, lassen sich noch zwei kleinere biographische und zwei sufische Traktate anhand der Datierungen nachweisen <sup>141</sup>. Das Ende seiner Tage kam für Mustakimzāde im Alter von 69 Jahren, nach muslimischer Zeitrechnung von 71 Jahren. Der Todestag läßt sich nicht endgültig festlegen, da es sowohl für den Sonntag, 22. Şevvāl 1202 / 27. Juli 1788 als auch für den Montag, 23. Şevvāl 1202 / 28. Juli 1788 Anhaltspunkte gibt <sup>142</sup>. Die Todesursache ist nicht überliefert.

angegeben wird. Ṭašköprüzāde zählt den Fiqh-Gelehrten unter den Berühmtheiten der Ära Sultan Murāds II. (1421-51) auf. Dadurch wird das in *GAL* vertretene Todesjahr in Frage gestellt.

<sup>139</sup> TH, p. 19<sup>+</sup>

<sup>140</sup> Zitiert nach Kirk hadis, hrsg. Abdülkadir Karahan. Ankara 1985, pp. 53-54. Handschrift: Süleymaniye Ktph. Pertev Paşa No. 614, f. 16r; dieser Hadith findet sich auch schon in der Einleitung zu TH, p. 16.

<sup>141</sup> Diese sind einmal *Hisān an-nadir min ahwāl al-Hidir* (dat. 1200 / beg. 4.11.1786), über den Volksheiligen Hizir, und Zeyl-i Hamīletü l-küberā (reicht bis 1202 / beg. 13.10.1787), die Fortsetzung des Werkes Hamīletü l-küberā von Ahmed Resmī, und zum anderen Risāle-i tarīkat-i Naksbandīye (dat. Mitte Cem. II 1200 / ca. 15.4.1786) und 'Aķīda aṣ-ṣūfīya (dat. 1201 / beg. 24.10.1786), in welchem letzteren Werk Mustakīmzāde auch seinen Gesundheitszustand beklagt (vgl. TH, p. 14+). Der Traktat Hisān an-nadir ist die türkische Bearbeitung von Ibn Hağar al-'Asqalānīs az-Zahr annadr fī naba' al-Hidr (GAL II, p. 83, Nr. 38, S II, p. 74). Mustaķīmzādes Schrift trägt in der Sammelhandschrift Topkapı Sarayı, Yeniler No. 2400 allerdings den Titel Risāle-i Hiżrīye, während der Titel Hisān an-nadir sich nach İnal (TH, p. 55+) in der Sammelhandschrift von Mustakīmzādes Risalen Üniversite TY No. 7428 finden soll. Diese Signatur ist falsch. — Zu Hamīletü l-küberā von Ahmed Resmī vgl. Levend: TET, pp. 378-379. Mustaķīmzādes Fortsetzung dazu behandelt die Biographien von weiteren sieben Haremsaufsehern; Hs. u.a. Topkapı Sarayı, Yeniler No. 725 (früher No. 4404; vgl. Karatay: TY II, p. 359, No. 2997), No. 9, ff. 64v-66v. — Die Risāle-i tarīkat-i Naksbandīve findet sich u.a. unter der Signatur Universite TY No. 7428. Sie behandelt die Wurzeln und Grundwahrheiten des Nakschbandige-Ordens. Eine gleichnamige Schrift läuft auch unter der Autorschaft des Şeyh Mehmed Emīn Tokadī, des pīr des Mustaķīmzāde (so Karatay: TY II, p. 367, No. 3019: Topkapı Sarayı Hazine No. 1734 und Universite TY No. 2294, ff. 1v-10r; ff. 20v-41v Vasiyetnāme (Testament) des Tokadi.)

<sup>142</sup> S. TH, p. 14<sup>+</sup> und Anm.

Mustaķīmzāde 37

Grab

Mustaķīmzāde fand seine letzte Ruhestätte auf dem Friedhof der Soğuk Kuyu Camii im Stadtteil Fatih, unweit des Grabes seines geistigen Führers Scheich Mehmed Emīn Tokadī<sup>143</sup>. Moschee und Friedhof sind heute verschwunden; allerdings gibt es in dem Viertel heute noch eine Mustaķīmzāde Sokağı. Die Beisetzungsfeierlichkeiten soll einer seiner Verwandten, der Prediger der Moschee zu Eyüb, Yaḥyāzāde Şeyḥ Meḥmed Saʿdüddīn<sup>144</sup>, in Anwesenheit einer großen Trauergemeinde abgehalten haben<sup>145</sup>.

Dieser letztere Punkt legt nun doch wieder nahe, daß Mustaķīmzāde ein gewisses Renommee besessen haben muß — bei all seiner Eigenbrödelei. Vielleicht war er der merkwürdige Heilige seines Wohnviertels, dem die gelehrte Vertieftheit die bewundernde Scheu der Nachbarn eintrug.

Charakter

Angesichts der kärglichen autobiographischen Angaben und des lakonischen Lobes späterer Biographen — sieht man einmal von Süleymän Fä'iks Sticheleien ab — scheint es nutzlos, hier eine objektive Beurteilung der Persönlichkeit Mustakīmzādes anzustreben. Der Versuch einer persönlichen Stellungnahme mag hier ehrlicher sein und eine vertiefende Forschung herausfordern.

Faßt man Mustaķīmzādes Lebensweg ins Auge, trägt man die kleinen autobiographischen Bausteine in ihrer unterschiedlichen Gewichtigkeit zusammen und wägt seine Interessen, wie sie sich aus der Zusammenschau seiner Schriften ergeben, ab, so möchte man als erstes hervorheben, daß sein Bedürfnis, für die Wissenschaft zu leben, genuin gewesen sein muß.

Ob er allerdings diesen Weg, wie er ihm dann beschieden sein sollte, uneigennützig als Dienst an der Wissenschaft betrachtete, mag dahingestellt bleiben. Es war eher ein Pfad, der wenig mit der breiten Bahn der Aneignung und Verbreitung von traditionellen Kenntnissen und Vorstellungen im Schutze der offiziellen Institutionen gemein hatte, denen die Gehälter, Stiftungen, Geschenke und Ehrungen selbstverständlich zuflossen.

Es gibt Stellen in seinen Werken, in denen er sein Alleinsein beklagt, doch daß er ein zartbesaiteter Mensch war, nach dem Urteil seiner Zeitgenossen als

<sup>143</sup> Die Moschee ist eine Stiftung des Großwesirs Karamanī Pīrī Meḥmed Paşa (1518-23 im Amt, †940/1533-34), s. die ausführliche Beschreibung in Ḥadīkatū l-cevāmi' I, pp. 137-139. Vgl. auch Aḥmed Ḥilmī: Ziyāret-i evliyā, pp. 155-157. Ohne Zweifel hatte Mustaķīmzāde schon zu Lebzeiten darüber befunden, wo er einmal begraben sein wollte; denn in seinem zwei Jahre vor seinem Tod entstandenen Traktat Envārū d-diyār bi-ḥimāyeti l-ābār spricht er im Zusammenhang mit der Aufzählung der Istanbuler Brunnen und Wasserleitungen vom Friedhof der Soğuk Kuyu Camii als dem Ruheplatz seines pīr Meḥmed Emīn (Hs. Istanbul, Millet Ktph., Fatih No. 5451/3, ff. 20v-30v). Auch die anonyme biographische Notiz auf dem Vorsatzblatt der Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 3182 (Ķānūn al-adab tercūmesī) erwähnt eigens, daß Mustaķīmzāde bei 'seinem Scheich' begraben worden sei.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Zu dieser Verwandtschaftsbeziehung s. oben den Stammbaum des Mustaķīmzāde nach seiner eigenen Skizze.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Mecmū'a, Topkapı Sarayı, Yeniler No. 725 (früher No. 4404), f. 1v: Biographie des Mustakīmzāde.

leicht zu kränken und nachtragend, ja geradezu übellaunig (şadīd al-infi'āl) galt 146, schmälert sein wissenschaftliches Verdienst kaum.

Besonders das Prüfungstrauma ist ein Indiz, das in die Richtung der Weltschau unseres Autors weist. Es wäre aber überzogen, wollte man ihn als Gescheiterten betrachten, der den Makel des Prüfungsmißerfolges für den Rest seines Lebens mit einer Flut von mittelmäßiger Schreibe — wie Süleymän Fä'ik es darstellt 147 — abzuwaschen trachtete.

İnal widmet den ziemlich rüden Attacken des erfolgreichen Managers Süleymān Fā'ik auf Mustaķīmzāde eine lange Apologie seines Helden in dem Sinne, daß er doch ein sehr feiner Mensch gewesen sei, der sich aus dem Gebalge um Posten und Beutel herausgehalten habe und stattdessen seinen Namen durch wissenschaftliche Produktion verewigt habe — gleichsam als späte Rache an seinen Widersachern, die den hochkommenden jungen Mustaķīmzāde zum Scheitern gebracht hatten. İnal ist auch der Idee nicht abgeneigt, unserem Autor noch glänzendere Werke zuzutrauen, hätte er eben nicht jenes Prüfungstrauma erlitten 148. Man mag dies füglich bezweifeln, bedenkt man die Anzahl und Güte der Werke hoher und höchster Mitglieder der 'ilmīye im Vergleich mit Mustaķīmzādes Werk: die Zahl der 'Ulemā in den obersten Rängen, die neben ihren Unterrichts- und sonstigen Arbeitsverpflichtungen noch einen wesentlichen wissenschaftlichen output leisteten, ist absehbar.

Man sollte gerade an dieser Stelle noch etwas tiefer gehen. In einer autobiographischen Notiz erwähnt Mustakīmzāde, er könne zwei Dinge nicht ertragen: einmal, sich für Generosität, welcher Art auch immer, bedanken zu müssen (imtinān), zum anderen, sich in der Erwartung irgendwelcher Zuwendungen in eine innere Abhängigkeit begeben zu müssen (intizār)<sup>149</sup>.

Selbst wenn man in Kenntnis einiger wichtiger Lebensetappen dieses Mannes den Aspekt vom Fuchs und den sauren Trauben nicht endgültig auszuschließen vermag, so muß man ihm doch auch zugestehen, daß er Ernst zu machen versuchte mit der Verwirklichung der Grundsätze des Sufi, der Armut zum Beispiel, wie sie schon Farīdaddīn 'Aṭṭār in Bilder und Gleichnisse hat einfließen lassen<sup>150</sup>.

Der Verzicht auf das Mitspielen im Karussell der Ehren und gegenseitigen Vorteile verlangt nämlich nicht nur Bereitschaft zu Armut und Zurückgezogenheit, d.h. Ausgeschlossensein von der *in-crowd*, sondern er macht auch frei, frei für Gott, wie der Sufi es sieht.

Mustaķīmzāde fühlte sich schon als Halbwüchsiger zu den Orden hingezogen — und stand damit ganz in der Familientradition. Hier sei nur an

<sup>146</sup> Resümee İnals, s. TH, p. 19+.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Mecmū'a, Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 9577, f. 5b.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> TH, pp. 19+-27+.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Vorsatzblatt des Kānūn al-adab tercümesi (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 3182).

<sup>150</sup> S. Hellmut Ritter: Das Meer der Seele. Leiden 1955, p. 218.

den Schlüsseltext über seine Begegnung mit dem Scheich Mehmed Emīn Tokadī erinnert. Selbst eine jugendliche Exaltiertheit ist ein Symptom für eine tatsächlich vorhandene genuine Disposition, die nicht einfach mit dem Verhärtungsprozeß des Erwachsenwerdens verschwinden konnte.

Mustaķīmzāde war Nakschbandiye-Scheich, als er starb. Auch ohne daß etwas Näheres über sein Ordensleben bekannt ist, wird doch aus der Art und Zahl seiner Schriften, die sufischen Themen gewidmet waren, deutlich, daß er hier Rückhalt und eine Heimat gefunden hat, ohne dabei seiner Begabung untreu zu werden. Allein drei seiner 19 im weitesten Sinne biographischen Werke — gut die Hälfte davon sind dem Genre menāķib zuzurechnen — befassen sich ausschließlich mit den Lebensläufen von Ordensscheichen. Zu seinen frühesten literarischen Produkten gehören sufische Traktate, und die insgesamt 21 heute nachweisbaren sufischen Schriften verteilen sich gleichmäßig über die rund 40 Jahre seines Schaffens.

Gerade seine ungewöhnlich große schriftstellerische Produktion mag auch ein Indiz dafür sein, daß sich Mustaķīmzāde nicht nur von der Welt enttäuscht in den Schmollwinkel zurückgezogen hat, sondern daß die Ereignisse ihn in der Zeit, als ihm noch alle Möglichkeiten offenstanden, in eine Richtung gelenkt haben — das Leben in der Stille —, die seiner Veranlagung genauso entsprach wie die Richtung, die er von Kindesbeinen an als die seine zu betrachten gewohnt war, — die Müderris-Laufbahn.

Weltzugewandtheit und Gotteszugewandtheit mögen in ihm gestritten haben. Hier zeigt sich eine Zweigleisigkeit des Charakters und der Begabung, wie sie für viele Menschen zutrifft, wenn man das, was sie geworden sind, nicht als vorgegeben, sondern als eine von mehreren Möglichkeiten betrachtet.

Vielleicht ließ sich Mustaķīmzāde mehr als andere Durchgefallene seine Enttäuschung anmerken, vielleicht hat er überkompensiert, so daß dieser winzige Vorfall uns noch heute beschäftigen kann. Aber er ist bestimmt kein Sonderfall, der in stärkerem Maße Rücksicht oder Tadel verdienen müßte. Nur in einer Geschichtsschreibung, die gewöhnlich die Erfolgreichen oder Bösewichte herausstreicht, nimmt sich Mustaķīmzāde wie ein Sonderling aus, bei dem man gerade aus diesem Grunde etwas verweilen möchte.

Als Mustakīmzāde sich als Halbwüchsiger dem Scheich Mehmed Emīn Tokadī anschloß, waren sein Geschmack am Umgang mit der Wissenschaft und sein Bedürfnis nach Religiosität gleichermaßen angesprochen und wurden gleichermaßen befriedigt. Als es dem Erwachsenen nicht mehr vergönnt war, sich aus freiem Willen für eine Richtung zu entscheiden — oder die Richtung, in die zu gehen er begonnen hatte, als selbstverständlich zu sehen — mußte es zu einer Krise kommen.

Wenn er seine Lektion bei Tokadī gut gelernt hat — und er muß sich bewußt gewesen sein, daß er nicht dessen Statur besaß, um eigene Dimensionen zu entwickeln —, dann hat er den Mißerfolg nicht nur negativ verarbeitet.

Der Welt-Weg, die via activa — für den Sufi aber auch der Weg der durchschnittlichen Seele —, war durch das Mißlingen der Müderrisprüfung

versperrt, den Weg des contemptus mundi — für den Sufi das höhere Streben — galt es nun zu erringen.

Werk

Was für Mustakīmzāde der Zusammenbruch seiner Jugendträume war und eine ständig neue Herausforderung an seinen psychischen und intellektuellen Überlebenswillen, bedeutet für die osmanische Wissenschaftsgeschichte einen Vorteil. Die ganze Energie eines begabten Mannes floß nun nicht in die Reproduktion von Staatsdienern und Gelehrten, sondern in die schriftliche Fixierung der umfassenden Interessen eines Einzelnen. Es mag auch manche damals in der Luft liegende Frage ihren Niederschlag gefunden haben. Die Sichtung, Identifizierung und Beschreibung des Mustakīmzādeschen Lebenswerkes scheint ein durchaus lohnendes Unternehmen zu sein, das neue Farbtupfer in unser Bild von der osmanischen Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts zu setzen vermöchte.

Es soll hier nun nicht der Versuch gemacht werden, Mustaķīmzāde zu einem bisher unerkannten Fixstern des osmanischen Gelehrtenhimmels aufzuwerten. Er ist kein Ṭaşköprüzāde, kein Ḥāccī Ḥalīfa und kein Aḥmed Resmī. Er ist nie gereist, nahm nie irgendwelche verantwortungsvollen Posten ein, keines seiner Werke ist in sich originell; er übte keinen Einfluß aus, hinterließ keine Schule, die seine Gedanken weitertrug, — und doch ist er eine Persönlichkeit, an der sich einige Züge einer bestimmten Klasse, der osmanischen Gelehrtenschicht im 18. Jahrhundert, von der wir immer noch zu wenig wissen, beispielhaft aufzeigen lassen. Bemerkenswert ist zudem die Vielzahl der Interessen unseres Autors, die etwa im Gegensatz zu denen des ebenfalls strenggläubigen mamlukischen Polyhistors as-Suyūtī, für den Philosophie und Logik Teufelszeug waren, von der Koranexegese bis zur Musiktheorie reichten 151.

Die Zahl seiner Werke ist eindrucksvoll, doch bis auf den heutigen Tag nicht genau bekannt. Waren dem Fortsetzer von Hāccī Halīfas biobibliographischem Lexikon Keşfü z-Zünūn, Hanīfzāde, nur 16 datierte Werke der Aufzählung wert<sup>152</sup>, so wußte Faṭīn<sup>153</sup> schon 37 mit Namen, und allerhand weitere dem Hörensagen nach, die Gedichte nicht gerechnet, zu nennen, während İnal, der sich bestimmt den besten, wenn auch keinen vollständigen Überblick verschafft hat, 75 datierte und 69 undatierte Arbeiten zu identifizieren vermochte<sup>154</sup>. Der Umfang eines einzelnen Werkes bewegt sich zwischen zwei Seiten und mehreren Folio-Bänden.

- <sup>151</sup> Vgl. Sartain: Jalāl al-dīn al-Suyūtī 1. Cambridge [usw.] 1975, pp. 32-33.
- 152 Edition von Gustavus Fluegel: Lexicon bibliographicum et encyclopaedicum a Mustafa ben Abdallah Katib Jelebi dicto et nomine Haji Khalfa celebrato compositum. Bd. 7. Leipzig 1858, p. 1233, No. 8612 des Index auctorum.
  - 153 Tezkire, pp. 194-195.
- 154 S. den Abschnitt, Āṣārī' in der Einleitung zur Edition von TH. S'O III, p. 88 bringt zehn Titel, 'OM I, pp. 168-169 zählt 66 Werke auf, darunter ein halbes Dutzend, die sich nicht mit Inals Liste in Übereinstimmung bringen lassen, Cevdet (Tārīh 4, p. 261) weiß von etwa 100 größeren und kleineren Schriften.

Mustaķīmzāde selbst rechnete in seinen reifen Jahren (terminus post quem 1183 / beg. 7.5.1769), also zu Beginn seines sechsten Lebensjahrzehnts, sieben Werke zu seinen wichtigsten: je eines mit sufischer und theologischer Thematik, zwei aus dem Bereich des *adab* und drei Biographiensammlungen<sup>155</sup>.

An dieser Stelle kann nicht der Versuch folgen, Mustaķīmzādes Werk zu analysieren, denn solch einem Unternehmen müßte — wie oben schon als Desideratum angesprochen — eine detaillierte Einzeluntersuchung der vorhandenen Handschriften vorausgehen. Dennoch soll versucht werden, einen Überblick über Art und Entstehungszeit der wichtigsten Arbeiten zu geben, um die Einordnung des Werkes Devhatü l-Meşāyih in das Gesamtwerk zu erleichtern und um der Vita des Mustaķīmzāde mehr Profil zu verleihen. Die Zahl der auf uns gekommenen Textzeugen von Devhatü l-Meṣāyih sollte allerdings nicht dazu verleiten, dieses Buch als prominent vor den übrigen, ins Dunkel der Handschriftensammlungen getauchten Schriften zu sehen. Vielmehr machten es Umfang und Thema zu einer handlichen Informationsquelle für eine bestimmte Leserschicht der damaligen Zeit.

İnals gründliche Kenntnis des Mustakımzadeschen Œuvres schlechthin gaben ihm die Sicherheit, bei der Durchsicht der ihm erreichbar gewordenen Handschriften Zuschreibungen mit großer Wahrscheinlichkeit positiv oder negativ zu entscheiden und den Charakter eines Werkes zu bestimmen. Er korrigierte und ergänzte damit die fehlerhaften Listen, wie sie sich in Sicill-i 'Osmānī und 'Osmānlı mü'ellifleri finden. Erschwerend bei der Identifizierung wirkte sich — und wirkt sich bis auf den heutigen Tag — aus, daß einige der Schriften unter verschiedenen, abgekürzten und ähnlichen Titeln und unter falschem oder gar keinem Autorennamen kursieren, wie dies auch von vielen anderen produktiven islamischen Autoren bekannt ist.

Schriften mit theologischer und religiöser Thematik:

- 27 datierte, zwischen 1737 und 1785 entstanden. Ab ca. 1759 (Mustaķīmzāde war damals 40 Jahre alt) entsteht ziemlich regelmäßig jedes Jahr ein Titel.
- 18 undatierte.

Vorwiegend in osmanischer Sprache.

Auslegung von einzelnen Hadithen, Koransuren, Aussprüchen großer Theologen der klassischen Zeit, von Ordensscheichen; zumeist in der Form einer kommentierten Übersetzung des arabischen Originals. Gebetsammlungen, Kommentare zu einzelnen Fragen des fikh, des Gottesverständnisses, der religiösen Vorschriften; fromme Buchstabenspiele.

Schriften mit sufischer Thematik:

- 15 datierte, zwischen 1743 und 1786 entstanden, vermehrt in den letzten 15 Lebensjahren.
- 6 undatierte.

<sup>155</sup> S. die vorangestellte Liste der eigenen Werke.

Vorwiegend in osmanischer Sprache.

Übersetzung und Exegese von Aussprüchen, Versen und Risales großer Mystiker aus dem Arabischen und Persischen;

Erörterung von sufischen Grundregeln; Darlegung der Grundlagen und Eigenheiten des Mevleviye-, Nakschbandiye- und Kadiriye-Ordens.

Historisch-biographische Schriften:

- 13 datierte, zwischen 1744 und 1786 entstanden. Die Hauptwerke wurden in den Jahren 1745, 1759 und 1761 beendet.
- 8 undatierte.

Bis auf drei arabische alle in osmanischer Sprache.

Keine eigentlich historiographischen Arbeiten, sondern Biographien und biographische Notizen von Heiligen, Märtyrern, Ordensscheichen, Abū Hanīfa, Scheichülislamen, Predigern der Aya Sofya-Moschee, Schönschreibern, Haremsaufsehern; eine chronistische Studie.

Schriften mit weltlicher Thematik, ,common sense':

- 4 datierte (1738, 1745, 1771, 1776).
- 4 undatierte.

In osmanischer Sprache bis auf eine in Arabisch.

Spruchsammlungen; Ratschläge zur Traumdeutung, zur Lebensführung; Traktat über die Logik; Übersetzung der Risale as-Suyūtīs über den Floh.

## Adab-Werke:

- 6 datierte; zwei Hauptwerke entstanden zwischen 1769 und 1776.
- 7 undatierte.

Vorwiegend in osmanischer Sprache.

Osmanische Übersetzung eines arabisch-persischen Wörterbuchs, Sprichwortsammlungen, Übersetzung und Auslegung von Gedichten und Gedichtzeilen, Theorie der Metrik, der Musik<sup>156</sup>, der Kalligraphie.

Makāle über einzelne beyt und rubā'ī in arabischer, persischer und osmanischer Sprache:

- 6 datierte, zwischen 1748 und 1758 entstanden.
- 22 undatierte.

Vorwiegend in osmanischer Sprache.

Wie zum Teil schon oben<sup>157</sup> erwähnt sind weiterhin nachweisbar Einleitungen, Taķrīże zu Werken Dritter, die Sammlung und Anordnung eines Diwans (Rāģib Paşa), Chronogramme und zwei persönliche Materialsammlungen<sup>158</sup> (,scrap book' mit Koran-, Hadith-, Gedicht- und Spruchzitaten).

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Zu Mustaķīmzādes musikologischem Werk s. Sadeddin Nüzhet Ergun: *Türk musiki antolojisi*. II. Istanbul 1942, pp. 795-797 et passim und Yılmaz Öztuna: *Türk musikisi ansiklopedisi* II. Istanbul 1974, p. 59.

<sup>157</sup> S. S. 36, 38, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Eine davon tauchte 1978 im Sahaflar Çarşısı in Istanbul auf. Die andere ist unter der Signatur Esat Ef. No. 3756 in der Süleymaniye-Bibliothek aufbewahrt.

Ein Dīvān-i Mustaķīmzāde ist nicht zutage gekommen. Seine dichterische Ader scheint Mustaķīmzāde in seinen Prosawerken ausgelebt zu haben; denn die meisten seiner Schriften, besonders die biographischen, sind mit Gedichten, Doppelzeilern und Chronogrammen durchzogen. Die erste Dichterbiographiensammlung, die seinen Namen erwähnt, ist Silāḥdārzāde Meḥmed Emīns Tezkire, das die Dichter erfaßt, die zwischen 1750 und 1789 schrieben 159.

Die Aufschlüsselung nach Entstehungsdaten läßt eine gewisse Tendenz in Mustakīmzādes Interessen während bestimmter Lebensabschnitte ahnen, doch sollte die Verzerrung, die eventuell Auftrags- und Gefälligkeitsschriften in das Bild eines freien Schaffens aus dem augenblicklichen Impuls heraus bringen können, mitberücksichtigt werden. Vor allem aber mag die große Zahl der undatierten und auch nicht nachträglich durch innere Evidenz datierbaren Arbeiten andere Akzente setzen.

Die umfangreichsten Werke sind solche mit biographischer und adab-Thematik. So weist z.B. die Biographiensammlung islamischer Größen, Mağalla, gewissermaßen eine Fortführung von Hāccī Halīfas Sullam al-wuṣūl ilā ṭabakāt al-fuḥūl, 476 Folioblätter auf 160, das arabisch-persische Wörterbuch Qānūn al-adab von Abū l-Faḍl Ḥubayš b. İbrāhīm b. Muḥammad Kamāladdīn at-Tiflīsī (um 600/1203) bringt es in Mustaķīmzādes Übersetzung auf 708 Folioblätter 161; und der Kommentar zu dem angeblichen Diwan des Kalifen 'Alī steht dem mit 596 Druckseiten in Folio nicht nach 162.

<sup>159</sup> Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 2557, f. 21r. Nach Ṣaḥḥāflar Seyḥīzāde Meḥmed Es'ad Efendis Bāġçe-i ṣafā-endūz (Süleymaniye, Yazma Bağışlar No. 185, p. 90) brachte schon Mustaķīmzādes Vater (Dichtername ,Meḥmed') recht brauchbare Reime zustande. Bei dem in den Tezkires von Sālim und Şefā'ī genannten ,Mūstaķīm' handelt es sich allerdings nicht um den Großvater unseres Autors, s. Levend: TET, pp. 310, 315.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Hs. Istanbul, Süleymaniye, Halet Efendi No. 628. Unikum, in arabischer Sprache; vgl. auch Levend: *TET*, pp. 416-417.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 3181. Das Werk scheint ziemlichen Anklang gefunden zu haben: allein die Süleymaniye-Bibliothek besitzt noch 14 weitere Handschriften davon. Zum Original: *GAL* S I, p. 893.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Bulaq Cem. II 1255 / beg. 12.8.1839. Die in modernes Türkisch gebrachte Ausgabe von Şakir Diclehan, Istanbul 1981, besteht aus einer Auswahl ohne text-kritische Ambitionen.

## SEYYID MEHMED MÜNĪB EFENDI

Eigene Werke:

Tercüme-i Siver-i Kebīr — Hss.: u.a. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 7353-54163: Druck: 2 Bde., Istanbul 1241/1825-26.

Devhatü l-Meşāyih zeyli — (1. Teil: für die Jahre 1200/1786-1213/1798; 2. Teil: für die Jahre 1213/1798-1221/1806); Hss.: 1. Teil: 19 Textzeugen; 2. Teil: 11 Textzeugen (vgl. Verzeichnis der Handschriften).

Hikmat al-ģarrā' fī ahkām al-ģazā' — Hs.: Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 2203. Nohud yakısı risālesi — Hs.: Istanbul, Süleymaniye, Hacı Mahmut Ef. No. 1092/2. Tamhīd al-mawlūd fī mahd al-wuğūd — Hs.: Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 6692. Durr an-nizām — Hs.: Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 5493. Münşe'āt-i Münīb — Hs.: Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 1709. Münşe'āt-i Münīb el-'Ayntābī — Hs.: Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 3321.

Muharrerät-i husüsiye — Hs.: Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 3120.

Risāla fī l-'arūd — Hs.: Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 2979.

Die von Mehmed Tähir Brüsalı ('OM II, pp. 35-36) genannten Werke Hulāşat annukül fī adab (angeblich gedruckt) und Taysīr al-masīr fī sarh as-Siyār al-Kabīr können bisher nicht nachgewiesen werden. Derselbe Autor vermutet (ibid., p. 36) nach der Grabinschrift, Münīb habe noch ein drittes Werk (in Arabisch) mit Bezugnahme auf Imām Muhammad Šaybānīs as-Siyār al-Kabīr verfaßt. Auch dieses kann nicht nachgewiesen werden.

Das in Babinger, GOW, pp. 344-345, Anm., dem Münīb unter Umständen zuzuschreibende Werk ist sicher nicht von diesem Autor. Das Mißverständnis tritt nur in Schlechta-Wssehrds Die osmanischen Geschichtsschreiber auf 164; in seinem späteren Buch Revolutionen schreibt auch Schlechta-Wssehrd das Werk nicht mehr dem Münīb zu<sup>165</sup>. Den Druck dieser Schrift, der sich nach GOW, p. 345, Anm., im Supplement zu der Zeitschrift Tarih-i 'Osmānī Encümeni Mecmū'ası166 befinden soll, konnte ich in zwei durchgesehenen Exemplaren der Zeitschrift zwar im Inhaltsverzeichnis genannt, nicht aber abgedruckt finden.

- <sup>163</sup> Zahlreiche weitere Abschriften werden in der Süleymaniye Kütüphanesi, Istanbul, und anderswo aufbewahrt. Hier wie auch bei den Angaben zu den übrigen Werken des Münīb wird nur die Signatur des eingesehenen Handschriftenexemplares angegeben.
- 164 Hulaşetü l-kelām fī reddü l-avāmm; vgl. O.M. von Schlechta-Wssehrd: ,Die osmanischen Geschichtsschreiber der neueren Zeit' [abgekürzt OGNZ]. In: Denkschriften der phil.-hist. Classe der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften 8 (1856), p. 16. Zu verbessern ist auch: St. J. Shaw: Between old and new. Cambridge, Mass. 1971, pp. 504-505.
- 165 Ottokar Freiherr von Schlechta-Wssehrd: Die Revolutionen in Constantinopel in den Jahren 1807 und 1808. Wien 1882, pp. 26 Anm. und 122.
- 166 Jg. 7-8, No. 39-42; vgl. auch M. Seyfettin Özege: Eski harflerle basılmış Türkçe eserler kataloğu. İstanbul 1971, p. 608.

Münīb 45

Biographische Angaben über Münīb (in chronologischer Aufeinanderfolge):

Aḥmed Vāṣif: Meḥāsinü l-āṣār ve ḥaķā'iķü l-aḥbār, Hrsg. Mücteba İlgürel. Istanbul 1978, p. 311.

'Abdülfettāḥ Şevķat: Tezkire. Hs. Istanbul, Beyazit Ktph., Cevdet Paşa No. 130, pp. 131-132.

Mustafa Necīb: Tārīḥ. Hs. Wien, National-Bibliothek, H.O. No. 216, f. 70r-v.

'Atā'ullāh Mehmed, gen. Şānīzāde: Tārīh (cf. Inal: SATŞ 1969, I, p. 58).

Devhatü l-Meşāyih: Teile 6 und 7 passim.

Süleymān Fā'ik: Mecmū'a. Hs. Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 9577, f. 40v.

Mehmed Es'ad: Tārīḥ. Hs. Istanbul, Süleymaniye Ktph., Esat Ef. No. 2083, ff. 154r-158r.

J. v. Hammer: Übersicht von drey und sechzig Werken orientalischer Literatur. (Beschluß). In: Jahrbuch der Literatur, Bd. 40. Wien 1827, p. 48.

Aḥmed 'Ārif Ḥikmet: Mecmū'atū t-terācim. Hs. Istanbul, Millet Ktph., Ali Emîri (tarih) No. 788, p. 60.

Dā'ūd, gen. Faṭīn: Tezkire-i ḥātimetü l-eş'ār. Druck: Istanbul 1271/1856, pp. 382-383.

O. M. von Schlechta-Wssehrd: Die osmanischen Geschichtsschreiber der neueren Zeit. In: Denkschriften der phil.-hist. Classe der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften 8 (1856), pp. 16, 47 + Anm. 43.

Ottokar Freiherr von Schlechta-Wssehrd: Die Revolutionen in Constantinopel in den Jahren 1807 und 1808. Wien 1882, p. 26 Anm. 122-123.

Ahmed Rif'at: Devhatü l-Meşāyih ma' zeyl. Druck: o.O. o.J., pp. 2-3.

Mu'allim Nācī: Esāmī. Istanbul 1308/1890-91, pp. 306-307.

Ahmed Cevdet:  $T\bar{a}r\bar{t}h$ . 3. Aufl. Istanbul 1309/1891-92, Bd. 4, p. 259; Bd. 5, p. 291; Bd. 8, pp. 173, 301, 356-359; Bd. 9, p. 182; Bd. 12, pp. 76-77, 138-139.

Mehmed Süreyyä: Sicill-i 'Osmānī. Bd. 4. Istanbul 1315/1897, p. 517.

Şemsüddīn Sāmī: Kāmūs al-a'lām. Bd. 6. Istanbul 1316/1898, p. 4458.

Mehmed Tāhir Brūsalı: 'Osmānlı mü'ellifleri. Bd. 2. Istanbul 1333/1915, pp. 34-36.

Willy Heffening: Das islamische Fremdenrecht. Hannover 1925, pp. 161-162.

Franz Babinger: Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke. Leipzig 1927, pp. 344-345.

İbnülemîn Mahmûd Kemāl: Tuhfe-i hattātīn. Istanbul 1928, Einleitung pp. 58-59.

İbnülemin Mahmud Kemal İnal: Son asır Türk şairleri. İstanbul 1930, Bd. 1, p. 71 +

C. Brockelmann: Geschichte der arabischen Litteratur, 1. Supplementband. Leiden 1937, p. 291.

İbrahim Alâettin Gövsa: Türk meşhurları ansiklopedisi. [Istanbul, um 1938], p. 266.

A. F. Miller: Mustafa Pascha Bayraktar. Das Osmanische Reich Anfang des XIX. Jahrhunderts. Moskau-Leningrad 1947, passim.

Tahsin Öz: Hırka-i Saadet dairesi ve Emanat-ı Mukaddese. İstanbul 1953, p. 26.

Uriel Heyd: The Ottoman 'ulemā and westernization in the time of Selīm III and Maḥmūd II. In: *Studies in Islamic history and civilization*, ed. Uriel Heyd. Jerusalem 1961, p. 69.

Şerif Mardin: The genesis of Young Ottoman thought. A study in the modernization of Turkish political ideas. Princeton 1962, p. 217.

Majid Khadduri: The Islamic law of nations. Shaybānī's Siyar. Baltimore 1966, p. 56, Anm. 128. İbnülemin Mahmud Kemal İnal: Son asır Türk şairleri. Istanbul 1969, Bd. 1, pp. 56, 58.

Bursalı Mehmed Tāhir Bey: Osmanlı müellifleri, Hrsg. A. Fikri Yavuz - İsmail Özen. Bd. 1. Istanbul [1971], pp. 406-407.

Agāh Sırrı Levend: Türk edebiyati tarihi. Bd. 1. Ankara 1973, p. 371.

Ahmed Hamdi Tanpınar: 19uncu asır Türk edebiyatı tarihi. 3. Aufl. Istanbul 1976, pp. 57, 58.

Tahir Nejat Cencan: Mīzān-1 Selīm. In: Ömer Asım Aksoy armağanı, Hrsg. Mustafa Canpolat - Semih Tezcan - Mustafa Şerif Onaran. Ankara 1978, 1978, pp. 91-95. Madeline C. Zilfi: Elite circulation in the Ottoman Empire. The great mollas of the eighteen century. In: Journal of the Economic and Social History of the Orient 26 (1983), p. 346, Anm. 57.

Beweggründe zur Abfassung einer Fortsetzung zu Devhatü l-Meşāyih Mustaķīmzādes biographisches Werk über die Scheichülislame reichte mit der zweiten Fortsetzung bis ins Jahr 1201/1786. Schon 15 Jahre später (1215/1800) hatten weitere acht 'Ulemā das höchste geistliche Amt im Reiche bekleidet, und eine neue Fortsetzung bot sich von selbst an. Eine spezifischere Begründung für sein Unternehmen, dem Werk des Mustaķīmzāde einen neuen Zeyl angedeihen zu lassen, findet sich jedenfalls nicht in der Einleitung (W 1, f. 87r Z. 12-19) des Seyyid Mehmed Münīb 'Ayntābī — auch Ḥoca Münīb genannt 167 — zu dem Werk, das als sein zweitwichtigstes gilt. Vielleicht war es der Wunsch, seiner Verbundenheit mit mehreren Scheichülislamen, besonders mit der Familie Şerīfzāde, Ausdruck zu verleihen, oder auch ein Schuß Berechnung, um sich unter den 'Ulemā hervorzutun, der ihm den Plan zu einem Zeyl eingab.

Wiederum sechs Jahre später (um 1221/1806) — nun schon ein recht einflußreicher Spitzenmolla — ließ Münīb dem Grundwerk eine vierte Fortsetzung zukommen, in der er drei neue Müfti-Persönlichkeiten, darunter den damals amtierenden Ahmed Es'ad Efendi (95., amtierte 1803-06, 1808), vorstellte.

Münībs übrige Werke deuten in eine andere Interessenrichtung. Sie sind Themen des religiösen Rechts und der Literaturtheorie sowie dem *inṣā* gewidmet und verraten keine historisch-biographischen Neigungen (s. Diskussion unten).

167 Nicht zu verwechseln mit 'Abdurrahmān Münīb Rāzīzāde (†1155/1742 nach 'OM III, p. 144; s. auch GOW, p. 262), dem Verfasser eines Fihrist ad-Duval. Auch die in den Dichtertezkiresammlungen des Sālim (Druck: Istanbul 1315/1897-98, p. 627) und des Silaḥdārzāde (vgl. Levend: TET, p. 325) genannten "Münīb' sind auszuschließen. Die beiden Werke umfassen die Dichter bis 1133/1721-22, bzw. 1204/1789-90 und können daher nicht Seyyid Meḥmed Münīb meinen. Auch der in der Tezkire des Faṭīn (p. 382) erwähnte İbrāhīm Münīb (†1220/1805) muß von unserem Autor unterschieden werden.

Münib 47

Quellen zur Biographie Die folgende Biographie unseres Autors stützt sich vor allem auf seine eigenen schriftlichen Äußerungen, d.h. auf autobiographische Bemerkungen in seinen Schriften sowie auf Beurteilungen — "Nachrufe" — osmanischer Beobachter wie Süleymän Fä'iķ (1784-1837) und Ṣaḥḥāflar Şeyḫīzāde Meḥmed Es'ad (1790-1848), die die Generation nach Münīb vertreten, und auf Angaben in Aḥmed Cevdet Paṣas (1822-95) Tārīḥ. Faṭīn († 1866) — und nach ihm Meḥmed Süreyyā († 1909) — bieten eine ausführliche Chronologie der Karriere, während Brūsalı Meḥmed Ṭāhir (1861-1925) eine eingehende Besprechung des Werkes vornimmt 168.

Herkunft und Ausbildung Münīb stammt aus einer in 'Ayntāb (Gaziantep) ansässigen Seyyid-Familie. Das Geburtsjahr ist nicht bekannt. Er studierte bei den Gelehrten seiner Heimatstadt, darunter bei dem berühmten İsmā'īl Konevī, von dem er eine *icāzet* erwarb 169. Diese Lehrer hatten einen guten Namen, vertraut man den ausführlichen biographischen Angaben, die für Seyyid Ahmed 'Āṣim Efendi, den späteren Reichschronisten 170, vorhanden sind, der wie Münīb aus 'Ayntāb stammte und wohl auch sein Altersgenosse war.

Wie Ahmed 'Āṣim strebte auch Münīb nach Abschluß der untersten Stufe der Medresenausbildung (mülāzemet) nach Istanbul, um seiner Begabung entsprechend seine Kenntnisse zu vertiefen<sup>171</sup>.

Das erste sichere Datum aus Münībs Leben ist eben das Jahr seiner Ankunft in Istanbul: 1182 / beg. 18.5.1768 bei Fatīn (*Tezkire*, p. 382) und 1183 / beg. 7.5.1769 nach seiner eigenen Angabe (W 1, f. 99r Z. 4-6). In Anbetracht der Tatsache, daß er nach weiteren sechs Studienjahren in Istanbul nach dem Ablegen der entsprechenden Prüfung (imtihān) schon auf der untersten Stufe der höheren Müderrislaufbahn stand 172 (1189 / beg. 4.3.1775), dürfte er bei seiner Ankunft in der Hauptstadt fast 20 Jahre alt

<sup>168</sup> Für die einzelnen bibliographischen Angaben siehe die vorangestellten chronologischen Listen Eigene Werke und Biographische Angaben. Bei der Lage der Dinge konnten die türkischen Archive nicht für diese biographische Skizze ausgewertet werden, obwohl sie ohne Zweifel einiges Material über einen so sehr an der politischen Entwicklung seiner Epoche teilhabenden Mann wie Münīb enthalten.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> 'OM II, p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Gest. 1235/1819 (vgl. GOW, pp. 339-340). Zur Person s. İbnülemin Mahmud Kemal İnal: Son asır Türk şairleri (im folgenden: SATS). İstanbul 1930, I, pp. 54-60.

<sup>171</sup> So berichtet Mehmed Es'ad in seinem Zeyl zu Şānīzādes Reichschronik (vgl. GOW, p. 354): Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 2083, f. 154r. In der Einleitung zu seinem Hauptwerk, dem Tercüme-i Siyer-i Kebīr (Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 7353, Bd. 1, f. 1v), nennt Münīb sich selbst ,as-Sayyid Muḥammad Münīb al-'Ayntābī tumma al-Istanbulī' und trägt damit wie viele andere muslimische Gelehrte auch seiner Lebensgeschichte Rechnung.

<sup>172</sup> Mehmed Es'ad: Zeyl, Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 2083, f. 154r; Tārīh-i Cevdet 12, p. 77; Fatīn: Tezkire, p. 382.

gewesen sein. Sehr viel früher als 1750 dürfte er allerdings auch wieder nicht geboren sein, da er 1238 / beg. 18.9.1822 gestorben ist.

Wer Münībs Istanbuler Lehrer waren, ließ sich nicht in Erfahrung bringen, doch scheint er es ziemlich schnell verstanden zu haben — wohl vor allem dank seiner auffallenden Begabung, die selbst ihm nicht gewogene Biographen herausstreichen —, die 'richtigen' Leute in der Hauptstadt für sich zu gewinnen. So sagt er unter anderem vom damaligen Kadi von Istanbul, dem späteren Scheichülislam Mehmed Şerīf Efendi Esʿad Efendizāde (83., amtierte 1778-82, 1789), daß er es war, der ihm durch seine Zuwendung und ein Stipendium (maʿāṣ) die Fortsetzung der Studien ermöglicht habe (W 1, f. 99r Z. 10). Münīb muß diesen Mann, der unter den 'Ulemā großen Einfluß besaß und dessen Familie schon mehrere Scheichülislame hervorgebracht hatte, ziemlich gut gekannt haben, da er z.B. dessen Geburtsdatum, das im zweiten Zeyl des Mustaķīmzāde mit 1133 / beg. 2.11.1720 angegeben ist, in etwas herablassendem Ton auf 1136 / beg. 1.10.1723 zu verbessern weiß (W 1, f. 95v Z. 4-6)<sup>173</sup>.

Gönnerkreis

In den chronologisch geordneten Münse'āt-i Münīb findet sich eine undatierte arabische Kaside auf Mehmed Şerīf Efendi, die gemäß ihrer Einordnung um das Jahr 1184 / beg. 27.4.1770 entstanden sein könnte, also kurz nachdem Münīb nach Istanbul gekommen war. Beide Ernennungen Mehmed Şerīfs zum Kadiasker von Rumili (1189 / beg. 4.3.1775, bzw. 1192 / beg. 30.1.1778) wie auch seine Erhebung zum Scheichülislam (1789) nahm unser Autor zum Anlaß für längere Chronogramme<sup>174</sup>.

Die Begegnung mit Mehmed Şerīf (83.) sollte für den weiteren Lebensweg des Münīb von entscheidender Bedeutung sein. Denn jener machte ihn zum Lehrer und Erzieher (hoca) seines Sohnes, des späteren Scheichülislam Mehmed ʿAṭā'ullāh Efendi (96., amtierte 1806-07, 1807-08). Münīb ist dann vor allem als Hoca dieses 'Aṭā'ullāh bekannt geworden <sup>175</sup>, aber auch als jahrzehntelanger Freund seines prominenten Schülers, der kaum zehn Jahre jünger gewesen sein kann (geb. 1173 / beg. 1.1.1760). Osmanische und europäische Quellen bezeugen das gemeinsame Interesse der beiden an den verschiedenen Disziplinen islamischer Wissenschaft wie auch ihre gemeinsame Verstrickung in die Politik <sup>176</sup>. Zusätzlich dokumentieren Abschriften von

(83.)

(96.)

Cevdet gibt das Geburtsjahr mit 1130 / beg. 5.12.1717 und den Todestag mit 9. Ram. 1204 / 23.5.1790 an (s. den Nachruf im Tarih 5, pp. 2-3).

<sup>174</sup> Hs. Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 1709, f. 23v, ff. 25v-26r, 39r-v.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Sämtliche Biographen heben diese Verbindung als besonders charakteristisch heraus; s. auch Cevdet: *Tārīḥ* 8, p. 70.

<sup>176</sup> Süleymān Fā'iķ: Devhatü l-Meşāyih zeyli, K 2, f. 97v Z. 17 - 98r Z. 4; Mehmed Es'ad: Zeyl, Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 2083, f. 155r; Süleymān Fā'iķ: Mecmū'a, Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 9577, f. 40v; Ottokar Frhr. von Schlechta-Wssehrd: Die Revolution in Constantinopel in den Jahren 1807 und 1808. Wien 1882, pp. 122-123, mit Verweisen auf osmanische und europäische Quellen.

zahlreichen Briefen und 'Tezkire' des Münīb an 'Aṭā'ullāh und Schreiben des letzteren an Münīb sowie an andere Persönlichkeiten in den Münşe'āt das Vertrauensverhältnis der beiden<sup>177</sup>.

Münībs Beziehungen zu den maßgeblichen 'ilmīye-Kreisen gehen aber noch weiter: Auch der spätere Scheichülislam Dürrīzāde Mehmed 'Ārif Efendi (87., amtierte 1785-86, 1792-98)178 muß ihn in den ersten schwierigen Jahren in Istanbul unterstützt haben. Später war Münib sogar für zwei Jahre ders vekīli179 bei ihm (W 1, f. 107r Z. 9-10). Während dieser Zeit muß es allerdings auch zu einem Zerwürfnis zwischen den beiden gekommen sein, das nach Münībs Worten — auf die Lügen von Unterrichtsteilnehmern zurückging, aber gütlich beigelegt werden konnte (W 1, f. 107r Z. 10-16). Es ist nicht genau auszumachen, in welchen Jahren unser Autor diesen angesehenen Posten eines Unterrichtsvertreters des Scheichülislam einnahm. Cevdet bemerkt an der Stelle, wo er den Verlauf der Prüfung für die höhere Molla-Laufbahn (rü'ūs imtihānı) von 1206/1791 referiert, daß einer der Prüflinge bei Münīb graduiert (me'zūn) hätte<sup>180</sup>. Daraus läßt sich folgern, daß Münīb vor 1791 ders vekīli gewesen sein muß. Cevdet Paşa schreibt es übrigens eben der freundschaftlichen Verbindung zum späteren Scheichülislam Mehmed 'Aţā'ullāh Efendi (96.) zu, daß Münīb zum sarāy-i hümāyūn hocaligi aufsteigen konnte<sup>181</sup>.

Nach seiner Entlassung vom Kadi-Amt zu İzmir wurde Münīb durch das Zutun eines weiteren Gönners, des damals amtierenden Scheichülislam Mustafā Āşir Efendi (93., amtierte 1798-1800), das arpalık Şandıklı (südlich von Afyon Karahisar) zuteil, was nach seinen Worten weit über dem rangierte, was seinesgleichen in diesem Falle erhoffen konnte (W 1, f. 112v Z. 10-13).

Zuvor, bei der Amtserhebung des Mustafā 'Āṣir im Jahre 1798, hatte sich Münīb befleißigt, ihm ein entsprechendes Chronogramm zu widmen (W 1, f. 112r Z. 2-5). Und als Münīb dem Scheichülislam, der als einer der Vertreter der damaligen konservativen Geistlichkeit gilt<sup>182</sup>, sein Hauptwerk, die Übersetzung des Sarh Siyar al-Kabīr ins Türkische, vorlegte, sorgte dieser dafür, daß Münīb als Belohnung aus dem Rang mahrec<sup>183</sup> in den Rang (pāye) eines

(87.)

(93.)

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 1709 passim.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Im Gegensatz zu dem zuvor erwähnten Scheichülislam Mehmed Şerīf (83.) galt er als reformfreudig (s. Shaw: *Between old and new*, p. 372; J. R. Walsh: Art. ,Dürrīzāde'. In: *EI*<sup>2</sup> II.).

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> S. Pakalın: *Tarih deyimleri*, Bd. 1, p. 428. Zum Assistentenstab des Scheichülislam s. Uzunçarşılı: *İlmiye teşkilâtı*, pp. 195-199.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Tārīḥ-i Cevdet 5, p. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Tārīḥ-i Cevdet 12, p. 77.

<sup>182</sup> Vgl. Shaw: Between old and new, p. 372.

<sup>183</sup> Tārīḥ-i Cevdet 12, p. 77. Der Rang mahrec bildet eine Stufe in der höheren Molla-Laufbahn, die unterhalb der verschiedenen Posten der bilād-i hamse, die auch das Kadiamt von Mekka einschließen, rangiert (s. Pakalın: Tarih deyimleri, Bd. 2, p. 385 und Zilfi: Elite circulation, p. 319 et passim).

Kadi von Mekka erhoben wurde (1214 / beg. 29.12.1799; cf. W 1, f. 112v Z. 14 - 113r Z. 3)<sup>184</sup>.

Weniger deutlich wird aus Münībs Formulierung der Biographie, welcher Art seine Beziehung zum späteren Scheichülislam Seyyid Yaḥyā Tevfīk Efendi (92., amtierte 1791) war, der sich auch für ihn eingesetzt hatte, als er jung und mittellos in Istanbul angefangen hatte. Dieser Würdenträger wiederum ist mit dem Geschick, mit dem er sich durch Vetternwirtschaft unter den 'Ulemā Einfluß zu verschaffen wußte, in die Geschichte eingegangen 185.

Ein eher gespanntes Verhältnis verband Münīb mit dem späteren Scheichülislam 'Ömer Hulūṣī Efendi (94., amtierte 1800-03, 1807, 1810-12), der seinem aktiven Förderer Muṣṭafā 'Āṣir (93.) im Amte folgte (1800) und der auch in den wirren Tagen des Aufruhrs im Mai 1807 für einen Tag Münībs Freund Meḥmed 'Aṭā'ullāh (96.) ablöste, um dann wiederum das Fetva-Amt einzunehmen, als die beiden Freunde schon nach Güzel Ḥiṣār ins Exil gegangen waren (1810-12)<sup>186</sup>. 'Ömer Ḥulūṣī (94.) jedenfalls war Kadiasker von Anadolu und Münīb Kadi von İzmir (1209 / beg. 29.7.1794), als jener ihn mit Groll und Abneigung (ġayz ü kīn) verfolgte, — ein übler Zustand, der später mit dem Aufsteigen seines Glückssterns, wie Münīb sich ausdrückt, beigelegt werden konnte (W 1, f. 120v Z. 11 - 121r Z. 12; f. 130r Z. 13 - 130v Z. 2).

Während der Amtszeit des Scheichülislam Ahmed Es'ad Efendi (95., amtierte 1803-06, 1808), eines reformfreudigen Mannes, brachte es Münīb zum Rang (pāye) eines Kadi von Istanbul (Cem. I 1218 / beg. 11.8. 1803), ohne aber je die tatsächliche Ausübung dieses Amtes zu erreichen (W 1, f. 133v Z. 18 - 135r Z. 7), und zu einem weiteren arpalık: zur Każā Karīnābād im Sancak Burgos in Rumili. Der Scheichülislam und Münīb erfreuten sich benachbarter Sommerhäuser in Kanlıca, auf der asiatischen Seite des Bosporus bei Üsküdar, und Süleymān Fā'ik schreibt es maliziös diesem Umstand und den Freundlichkeiten, die Münīb von dem hohen Herrn erwiesen wurden, zu, daß dessen Biographie als geradezu peinliche Lobhudelei (itrā') ausgefallen sei (K 2, f. 100r Z. 5-9). Immerhin hat Münīb diesem Mann zur Amtserhebung eine ganze Kaside gewidmet, von der er in seinem Zeyl allerdings nur das Schlußchronogramm zum besten gibt (W 1, f. 131v Z. 10-11)<sup>187</sup>.

Im Jahre 1219 / beg. 12.4.1804, also unter dem Müfti Ahmed Es'ad Efendi (95.), konnte sich Münīb in die Zahl der Mitglieder des von Sultan Selīm III.

(92.)

(94.)

(95.)

<sup>184</sup> Mustafā 'Āşir wird in der Einleitung zu *Tercüme-i Siyer-i Kebīr* ausdrücklich als Gönner genannt (Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 7353, Bd. 1, f. 1v). Das Kolophon (Bd. 2, f. 334v) gibt als Abfassungsort Münībs Uferhaus bei Üsküdar, als Abfassungszeit 1. Muḥ. 1210 / 18.7.1795 bis 18. Zīlķ 1213 / 23.4.1799 an.

<sup>185</sup> Shaw: Between old and new, p. 372.

<sup>186</sup> Vgl. den Nachruf bei Cevdet: Tārīh 9, p. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Die gesamte Kaside findet sich auch nicht in den Münse'āt-i Münīb, in denen zahlreiche Proben von Münībs dichterischem Werk überliefert sind. Zu Aḥmed Es'ad Efendi vgl. EI<sup>2</sup> II, Art. ,Es'ad Efendi, Aḥmed' und İA 4, Art. ,Es'ad Efendi, Aḥmed' (beide von M. Münir Aktepe).

gegründeten inoffiziellen Konsultativrates (meclis-i mükälime) einreihen <sup>188</sup>. Was einstens bei Regierungsantritt (1789) vom Herrscher als Mittel zur Förderung der beabsichtigten Reformen gegründet worden war, hatte sich inzwischen zu einem Sammelplatz der Konservativen herausgemausert, ohne daß dieser Tatbestand klar vertreten worden wäre <sup>189</sup>. Münīb als Freund eines der Konservativsten unter den 'Ulemā — Mehmed 'Aṭā'ullāh Efendi (96.) —, aber auch als Protegé eines reformfreudigen Scheichülislam wie Mehmed 'Ārif Efendi (87.) <sup>190</sup> scheint nie in die Lage gekommen zu sein, sich eindeutig pro oder contra Reformen aussprechen zu müssen. Jedenfalls hat er sich schriftlich in beiden Richtungen geäußert <sup>191</sup>.

Der Junge aus der Provinz konnte zufrieden sein: in der Blüte seines Lebens hatte er durch Begabung und die richtigen Verbindungen eine Position erreicht, die ihn mit den einflußreichsten 'Ulemā und Regierungskreisen verband, ein Aufstieg, wie er gewöhnlich nur den Söhnen der alteingesessenen Istanbuler 'Ulemā-Familien möglich war. Dabei darf nicht außer acht gelassen werden, daß gerade in der 'ilmīye eine Erhebung aus dem Nichts, wie das in den Pascha- und Wesirskarrieren weiterhin häufig vorkam, nicht üblich war, sondern daß vor allem die Familie zählte, dann auch Leistung 192.

Fassen wir zusammen: Münīb war in der Regierungszeit Sultan Muṣṭafās III. (1757-74) nach Istanbul gekommen (1183/1768). Seine erste Lehrtätigkeit (ab 1775) fällt in die Ära 'Abdülhamīds I. (1774-1789). In den ersten Jahren der Regierung Selīms III. (1789-1807) war er Hoca im Saray, war also dem Sultan bestens bekannt. Schließlich bekam er seine erste Kadi-Würde im Jahre 1209/1794 für İzmir und zugleich den Titel eines Kadi von Jerusalem ehrenhalber (pāye), eine Position, die zu den obersten Rängen der Molla-Laufbahn zählte 193, von wo der Schritt zum Kadi-Amt der heiligen Stätten,

Laufbahn

<sup>188</sup> S'O II, p. 517. Ahmet Hamdi Tanpınar zitiert eine Stelle aus dem ungedruckten Tārīḫ des Cābī 'İṣmet Bey, wo Münīb ausdrücklich als einer der zwölf ricāl-i müsteṣār-i devlet-i 'ālīye erwähnt wird (19uncu asır Türk edebiyatı tarihi. Istanbul 1976, p. 57, Anm. 13).

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> S. Shaw: Between old and new, pp. 375-377, 381-386; Schlechta-Wssehrd: Revolutionen, pp. 76-77.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Er war ein Befürworter der *nizām-i cedīd*, vgl. Stanford J. Shaw: The origins of Ottoman military reform: The nizam-i cedid army of Sultan Selim III. In: *Journal of Modern History* 37 (1965), p. 294.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Schlechta-Wssehrd: *Revolutionen*, p. 26 rechnet ihn zu den für Reformen aufgeschlossenen Würdenträgern während der ersten Bemühungen Sultan Selīms III. nach 1791.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Vgl. Zilfi: *Elite circulation*, bes. pp. 327-330; Norman Itzkowitz: Eigteenth century Ottoman realities. In: *Studia Islamica* 16 (1962), pp. 91, 92; Heyd: *Ottoman 'ulema*, p. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Nach Uzunçarşılı: İlmiye teşkilâtı, pp. 276-280 gehörten zur ersten Klasse der Kadi-Ämter: Aleppo, Jerusalem, Damaskus, Medina, Kairo, Bursa, Edirne, Mekka,

von Istanbul und zum Kadiasker-Amt nur noch eine Frage der Zeit und der glücklichen Umstände sein konnte. Diese Ränge hat Münīb allerdings nur dem Titel nach (pāye) erreicht: Şa'b. 1214 / beg. 29.12.1799 Rang eines Kadi von Mekka, 1. Dek. Cem. I 1218 / beg. 11.9.1803 Rang eines Kadi von Istanbul.

Die Krönung dieser Karriere war seine Erhebung in den Rang eines Kadiasker von Anadolu (Şa'b. 1222 / beg. 4.10.1807), zu der Zeit, als sein Freund, Mehmed 'Aṭā'ullāh (96.), Scheichülislam war. Die tatsächliche Ausübung dieses Amtes (bi-l-fi'l) verhinderten die Ereignisse um die Absetzung Sultan Selīms III. im Mai 1807, die Thronbesteigung Muṣṭafās IV., die nachfolgenden verwirrten Machtverhältnisse im Reich und schließlich die Revolte, die zur Thronbesteigung Maḥmūds II. (1808-39) führte. Sultan Muṣṭafā IV. entließ den umstrittenen 'Aṭā'ullāh am 7. Cem. I 1222 / 13.7.1807<sup>194</sup> und mit ihm Münīb. Während der Scheichülislam aber schon am nächsten Tag auf Druck der Janitscharen hin wieder in Amt und Würden kam, scheint Münīb in den Hintergrund geraten zu sein.

Verschafft man sich eine Übersicht über die Amtszeiten der Scheichülislame, unter denen Münīb in Istanbul gewirkt hat, so ergibt sich eine fast kontinuierliche Kette von Gönnern<sup>195</sup>:

| (83.) | 1778-1782 | gest. 1789 |
|-------|-----------|------------|
| (87.) | 1785-1786 | gest. 1810 |
| (83.) | 1789      |            |
| (92.) | 1791      | gest. 1791 |
| (87.) | 1792-1798 |            |
| (93.) | 1798-1800 | gest. 1804 |
| (95.) | 1803-1806 | gest. 1814 |
| (96.) | 1806-1807 |            |
|       | 1807-1808 | gest. 1811 |
| (95.) | 1808      |            |

Istanbul, das Kadiasker-Amt von Anadolu und Rumelien; die zweite Klasse umfaßte: Belgrad, Sofia, Manisa, Diyarbakır, Bagdad, İzmir, Üsküdar, Eyüb, Filibe, Tırhala, Galata, Saloniki.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Das von Mustafā Necīb in seinem *Tārīh* (Hs. Wien, H.O. No. 216, f. 70r-v) angenommene Datum der Absetzung am 27. Cem. I 1222/2.8.1807 ist irrig.

<sup>195</sup> In der Liste fehlen: Ahmed Efendi (88., amtierte 1786-87, starb 1791), Mehmed Mekkī Efendi (89., amtierte 1787-88, 1791-92, starb 1797), Mehmed Kāmil Efendi (90., 1788-89, starb 1800), Hamīdīzāde Muştafā Efendi (91., 1789-91, starb 1793), 'Ömer Ḥulūṣī Efendi (94., 1800-03, 1807, 1810-12, starb 1812), weil sie Münīb entweder feindlich behandelten (94.) oder er keine persönlichen Bemerkungen über sie macht (88., 89., 90., 91.).

Münīb 53

Die Liste der Todesdaten dieser Scheichülislame, die auf Münībs Lebenslauf aktiv einwirkten, erlaubt festzustellen, welche dieser Persönlichkeiten noch am Leben waren, als Münīb ihre Biographie verfaßte, wobei nichts darüber gesagt werden kann, wie bald nach der Niederschrift die Biographiensammlung der Öffentlichkeit zugänglich wurde.

Devhatü l-Meşayih

Es sei erinnert: Seine erste Fortsetzung muß Münīb um 1800, d.h. während der Amtszeit von Muṣṭafā ʿĀṣir (93., abgesetzt 18. Ṣaf. 1215 / 11.7.1800), geschrieben haben; die zweite Fortsetzung muß um 1806, d.h. vor der Entlassung des Aḥmed Esʿad (95., entlassen 1. Rec. 1221 / 14.11.1806), entstanden sein. Der erste Zeyl fällt damit in die Periode, in der Münīb mit dem Rang (pāye) eines Kadi von Mekka aus den Erträgnissen seines arpalık Ṣandıklı, wahrscheinlich in Istanbul, lebte, und stammt damit offensichtlich aus der Zeit, bevor sein Freund Mehmed ʿAṭāʾullāh (96.) Scheichülislam wurde (1806) — sein Vorgänger (95.) wird in seiner Amtsführung geschildert —, wobei nicht bekannt ist, was genau Münīb damals trieb. 1803 war ihm der Rang eines Kadi von Istanbul verliehen worden — seine nächste Ernennung (zum Titular-Kadiasker von Anadolu) fällt erst ins Jahr 1807.

Interessant ist in diesem Zusammenhang die Feststellung, daß kaum einer von Münībs Biographen dessen gewahr geworden zu sein scheint, daß er zwei Fortsetzungen zu Mustaķīmzādes Werk verfaßt hat. Vermutlich waren die Abschriften schon im 19. Jahrhundert selten, was besonders für die zweite Fortsetzung gelten dürfte 196. Erst Levend (TET, p. 371) beschreibt dieses Werk von Münīb in zutreffender Weise.

Von den im ersten Zeyl des Münīb beschriebenen acht Scheichülislamen waren im Jahre 1800 sicherlich fünf<sup>197</sup> verstorben, einer segnete zu einem nicht bekannten Datum jenes Jahres das Zeitliche (90.)<sup>198</sup>, von den zwei verbleibenden lebte Mehmed 'Ārif (87.) bis 1810 und Muṣṭafā 'Āṣir (93.) bis 1804.

Wie wir oben sahen, hat Münīb über sein persönliches Verhältnis zu Muṣṭafā 'Āṣir (93.) nur Vorteilhaftes zu berichten, während er sich nicht scheut, neben den Wohltaten, die er von Meḥmed 'Ārif (87.) erfahren hatte in der Zeit, als er bei diesem Scheichülislam ders vekīli war, auch die Ärgernisse zu erwähnen.

Von den in der zweiten Fortsetzung behandelten Scheichülislamen war Mustafā 'Āşir Efendi (93.) bereits verstorben (1804), als Münīb erneut zur Feder griff. Nicht so gut wie sein Verhältnis zu Mustafā 'Āşir (93.) war das zu 'Ömer Ḥulūṣī (94.), wovon unser Autor auch beredt Zeugnis ablegt

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Cf. A. Rif'at: Devhatü l-Meşāyih ma' zeyl, pp. 2-3; İnal: TH, Einleitung, pp. 58-59; GOW, p. 344.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> (88.), (89.), (91.), (92.), (83.).

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Nach Münībs Biographie weilte er noch unter den Lebenden, doch weist ein Surūrī-Chronogramm am Rand auf sein Ableben hin (W 1, f. 95r).

(W 1, f. 120v Z. 11 - 121r Z. 12; 130r Z. 13 - 130v Z. 16): zu einer Zeit, als der Scheichülislam in Entlassung aus dem Amt in Beylerbeyi lebte, in einer Entlassung, die er der Weigerung zu verdanken hatte, sich an der Vetternwirtschaft zu beteiligen (W 1, f. 120r Z. 13-15), und Münīb zu den tonangebenden 'Ulemā gehörte, hatte dieser den Zank keineswegs vergessen.

Ahmed Es'ad Efendi (95., starb 1814) wiederum, im Gegensatz zu Münībs Freund Mehmed 'Aṭā'ullāh (96.) ein reformfreudiger Mann, inspirierte unseren Autor zur längsten und pompösesten Biographie, die das Werk Devhatü l-Mesāvih überhaupt enthält. Das greifbar Ausgesagte ist allerdings minimal.

Insgesamt läßt sich sagen, daß Münīb immer das Dekorum wahrt, handele es sich nun um noch lebende oder verstorbene Scheichülislame. Er bettet persönliche Daten und Stufen der Laufbahnen — alles Daten, die auch anderweitig zu haben sind — in wohllautende Rhetorik, obwohl er die hohen Herren aus nächster Nähe erlebt hatte. Es kommt keine persönliche Stellungnahme seinerseits, keine kritische Beleuchtung von Worten und Taten, nicht einmal Ironie. Höchstens wenn er sich selbsterlebter Unbilden zu erinnern hat, nimmt die Biographie eine realistischere Schattierung an. So nehmen sich Ereignisse, die kaum Zeit gehabt hatten, Staub anzusetzen, in Münībs verbindlicher Verpackung wie Geschichten der altvorderen Generation aus. Doch am Ende könnte dieser gravitätische Stil eben gerade seine Art von Kritik gewesen sein: Ausdruck seines Mißbehagens am hurtigen Politisieren der Scheichülislame der Zeit, an ihrem Herabsteigen aus den abgeklärten Höhen des iftā — auch diese eine Fiktion aus der guten alten Zeit — in die Niederung der Parteiungen innerhalb der 'ilmive, an ihrem Feilschen mit den politischen Kräften außerhalb der eigenen Klasse, - alles Sünden, die Münīb sich selber geleistet hat, was ihn jedoch nicht daran hinderte, an den Inhaber der höchsten 'ilmīye-Würde stillschweigend ein anderes moralisches Maß zu legen. Dieser psychologische Widerspruch löst sich vielleicht beim Betrachten von Münībs Karriere, nämlich wenn man sich vor Augen hält, daß Münīb die Idee, selbst einmal an höchste Stelle zu gelangen, nicht ganz fremd gewesen sein kann.

Charakter

Wie soll man einen Mann beurteilen, der es offensichtlich verstand, sich mit den führenden Persönlichkeiten der verschiedenen politischen Strömungen gut zu stellen? Es ist nicht beabsichtigt, dieses sein Talent von vornherein als negativ zu betrachten, wie auch die ausführliche Porträtierung seines Gönnerkreises nicht seine eigene Leistung schmälern soll. Die Binsenweisheit, daß Erfolg auf Leistung und den richtigen Verbindungen beruht, ist gerade für die osmanische 'ilmīye oft genug nachgewiesen worden, ohne daß dem einzelnen 'ālim daraus ein moralisches Urteil erwachsen durfte. Und Münīb ist schlechthin der erfolgreichste der vier Verfasser, die an Devhatü l-Meṣāyiḥ beteiligt sind, und wie jeder der vier ist er Vertreter eines Typs aus der osmanischen Gebildetenschicht: Zusammengenommen ergeben diese vier sehr unterschiedlichen Männer einen instruktiven Ausschnitt aus dieser Klasse.

Münīb 55

An Münībs wissenschaftlicher Kapazität besteht kein Zweifel. Darin sind sich seine Biographen einig. Seine Beschlagenheit in Koranwissenschaft, religiösem Recht, Theologie überhaupt, und in literarischen Fragen (adab) machten ihn wahrscheinlich zu einem der brillantesten Köpfe seiner Zeit<sup>199</sup>.

Rolle 1807-08

Selbst Süleymān Fā'ik läßt ihm im Abstand einer neuen Generation diesen Ruhm, doch sieht er seine moralische Weste nicht ganz fleckenlos. Die Ereignisse um die Absetzung Selīms III., zu der Meḥmed 'Aṭā'ullāh (96.) ein positives Fetva erstellt hatte 200, nehmen sich bei Süleymān Fā'ik folgendermaßen aus: "... weil in dem oben erwähnten bekannten Ereignis [der Absetzung Selīms III. im Mai 1807] der erhabene Müfti und der Kaimakam Mūsā Paṣa [die Seele der Bewegung gegen den Sultan] die Vertrautheit der Familienbande zur Schau stellten 201, und insbesondere auf den Hoca des Müfti, Seyyid Münīb Efendi, als auf einen der Männer des Ereignisses mit Fingern gezeigt wurde, erreichte der unzweifelhafte Tadel der Öffentlichkeit die Grenzen des Extrems ..." (K 2, f. 97v Z. 17 - 98r Z. 2).

Noch mißbilligender drückt sich Süleymān Fā'ik in seiner Mecmū'a, einer Sammlung von Anekdoten, Gedichten und Erinnerungen, aus, wo er Münīb, den "hoca-i fitne ü fesād", als Beispiel vorführt für einen, den die gerechte Strafe für seine Missetaten ereilt: "... der Mentor des verstorbenen Sultan Selīm machte während der Ereignisse um dessen Absetzung gemeinsame Sache mit den Aufrührern und schürte — indem er die Gesetze von Brot und Salz vergaß — die Flammen der Empörung. Seine Reden in diesem Zusammenhang wurden ihm von den wahrheitsliebenden Staatsmännern dahingehend ausgelegt, daß er an der Absetzung Sultan Selīms aktiv beteiligt war, was ihm ewige Verbannung eintrug...". Zugleich versetzt Süleymān Fā'ik "einigen feinen Herren von Kanlıca" einen Seitenhieb, der auf Münībs Freund, den Scheichülislam 'Aṭā'ullāh (96.), und den Gönner Scheichülislam Aḥmed Es'ad Efendi (95.) gemünzt war<sup>202</sup>.

<sup>199</sup> So das Urteil des Reichschronisten Cevdet Paşa (Tārīḥ 4, p. 259 und 12, p. 77). Meḥmed Es'ad vergleicht ihn gar mit Kemālpaşazāde ("mesīl-i İbn-i Kemāl bir dānā-i bī-miṣāl', Zeyl, Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 2083, f. 155r).

Diese Ereignisse werden nach osmanischen und europäischen Quellen beschrieben von Schlechta-Wssehrd: Revolutionen, besonders pp. 74-113; s. auch Shaw's Monographie über Selīm III., Between old and new, Kapitel XX-XXIII.

 $<sup>^{201}</sup>$  Mūsā war der Schwiegersohn des Müfti; s.a. S'O 4, pp. 524-525; s.v. "Mūsā Paşa".

Mecmū'a, Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 9577, f. 40v. Leider ist nicht ersichtlich, zu welcher Zeit Süleymān Fā'ik diese Eintragung gemacht hat. Cevdets Bericht über den erzwungenen Thronwechsel am 21. Reb. I 1222 / 29.5.1807, während dessen Vorbereitung und Durchführung Münīb immer an der Seite des Scheichülislam 'Aṭā'ullāh war, klingt gleichmütiger, läßt aber doch die Unerhörtheit des Vorgangs durchblicken (Tārīh 8, pp. 171-175).

Schlechta-Wssehrd vermittelt eine Quintessenz aus weiteren osmanischen und europäischen Quellen jener Zeit: "Im Ceremonienkleide, die Vertragsurkunde [die die Amnestie für die Janitscharen, deren Empörung zur Absetzung Selīms III. geführt hatte, vorsah] mit beiden Händen andachtsvoll an die Brust drückend, überbrachte sie der interimistische Minister des Aeussern der später zu so großem Einfluss gelangte Hālet Efendi<sup>203</sup>, begleitet von einigen der vornehmsten Ulema, im pomphaften Zuge, persönlich nach dem Amtslocale des Janitscharen-Aga, vor welchem die feierliche Verlesung statthatte. Verfasst war das Schriftstück von Münīb Efendi, einem der tüchtigsten mohammedanischen Theologen und Rechtslehrer seiner Zeit, dem Instructor des Scheichülislam 'Atā'ullāh. Ein politischer Wetterhahn, hatte derselbe, wie schon früher erwähnt, einige Jahre vorher, eine Broschüre zu Gunsten der Reform veröffentlicht, in welcher er die gesetzliche Zulässigkeit der Einführung des europäischen Signalhorns in der türkischen Armee aus den kanonischen Schriften des Islam nachwies. Jetzt übersetzte und erläuterte er, zum Besten der rebellischen Erzfeinde der Reform, die in den Text des Amnestie-Instruments zahlreich eingestreuten arabischen Citate ... "204.

Auch der Reichschronist Seyyid 'Āṣim Efendi (1807-1819) beklagte sich bitter, daß weder der Müfti Mehmed 'Aṭā'ullāh Efendi (96.) noch sein Landsmann Münīb Efendi trotz inständigen Bittens bereit gewesen seien, ihm in seiner ärmlichen Lage Aufbesserung zukommen zu lassen<sup>205</sup>.

Desgleichen muß sich der Reichschronist Şānīzāde 'Atā'ullāh Mehmed (1819-21) recht unfreundlich über das Wesen der beiden ausgelassen haben<sup>206</sup>.

Das Verhältnis zu dem für seinen unerfreulichen Charakter bekannten Reichschronisten Ahmed Väsif Efendi (1798-1805) könnte besser gewesen sein, doch vielleicht war Münībs beglückwünschendes Chronogrammgedicht zu Väsifs Ernennung zum Re'īsü l-Küttāb auch von politischen Überlegungen diktiert<sup>207</sup>.

Ein Unbehagen bleibt — wie subjektiv jede Äußerung über Münīb auch immer gewesen sein mag, sein Charakter scheint doch mehr vom Agieren im Schatten der Mächtigen geprägt gewesen zu sein denn von den erbaulichen theologischen Texten, deren leichte Handhabung ihm unter anderem auch

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Hālet Efendi (ca. 1175/1761-1238/1822) war vom 21. Reb. I 1222 / 29. Mai 1807 (Absetzung Sultan Selīms III.) bis zum Şa'b. 1222 / beg. 4.10.1807 Re'īsü l-Küttāb in Vertretung (rikāb-i hümāyūn riyāseti) — vgl. Sefīnetü r-rü'esā. Druck: Istanbul 1269/1853, p. 158. S. auch E. Kuran: Art. 'Hālet Efendi'. In: EI² III. Ḥālet sollte später großen Einfluß auf Mahmūd II. gewinnen.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Schlechta-Wssehrd: *Revolutionen*, p. 122; über des Scheichülislam opportunistisches Verhalten s. ibid., p. 76, Anm.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Zitat im Kap. Asım Efendi', İnal: SATŞ I, p. 56. S. auch GOW, pp. 339-340.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Inal: SATS I, p. 58. Zur Person s. GOW, pp. 346-347.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Münşe'āt-i Münīb, Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 1709, f. 50v. Zur Person s. GOW, pp. 335-337.

Münīb 57

den Namen eines umfassend gebildeten *egg-head* eingetragen hatte. Sobald jedoch das Spiel der konservativen 'Ulemā verloren war, nämlich sobald der Machtkampf in Istanbul über die Restauration hinweggegangen war und die Reform durch die Thronbesteigung Maḥmūds II. (1808-39) neuen Auftrieb erhielt, stand Münīb konsequent zu seinem Freund Meḥmed 'Aṭā'ullāh, den Sultan Muṣṭafā IV. noch kurz vor seiner eigenen Absetzung (28.7.1808) hatte entlassen und zusammen mit Münīb ins Exil schicken müssen (27. Cem. I 1223 / 21.7.1808)<sup>208</sup>.

Nach Süleymān Fā'ik und Mektūbīzāde mußten die beiden in Ungnade gefallenen Freunde im Cem. II / beg. 25.7.1808 — also wohl auf Wunsch des neuen Sultans, Maḥmūds II., — die Hauptstadt verlassen, um sich für zwei Jahre im Exilort Akça Kızanlık aufzuhalten<sup>209</sup>. Im Cem. II 1225 / beg. 4.7.1810 wurde ihnen das arpalık des 'Atā'ullāh, Güzel Ḥiṣār bei Aydın, als Verbannungsort zugewiesen, wo der Ex-Müfti im Ram. 1226 / beg. 19.9.1811 gestorben ist<sup>210</sup>. Münīb überlebte diesen für seine Bildung berühmten, aber im politischen Spiel doch zu beeinflußbaren Mann (Süleymān Fā'ik: K 2, f. 98r Z. 2-4) um elf Jahre.

Er vertrieb sich die Zeit mit Schriftstellerei, wie die Datierung einiger seiner Werke verrät (s. unten), und mit dem Abfassen von Bittbriefen um Erleichterung seiner Lage<sup>211</sup>, unter anderem an den Großwesir Dervīş Mehmed Paşa (1818-20 im Amt)<sup>212</sup>, sowie von Glückwunschschreiben an die Mächtigen in Istanbul<sup>213</sup>.

Ein kranker Mann ist Münīb am 20. Şev. 1238 / 30.6.1822 dann doch in der Verbannung gestorben<sup>214</sup>. Er wurde neben seinem Schüler und Freund,

- <sup>208</sup> Tārīh-i Cevdet 8, p. 301. Danismend: Osmanlı tarihi 4, pp. 89-92.
- <sup>209</sup> Stadt und Kazā im Liva Çirmen in Rumili unweit Edirne (s. Hans-Jürgen Kornrumpf: Die Territorialverwaltung im östlichen Teil der europäischen Türkei vom Erlaβ der Vilayetsordnung (1864) bis zum Berliner Kongreβ (1878) nach amtlichen osmanischen Veröffentlichungen. Freiburg 1976, pp. 294-295). Nach Mehmed Es ad fiel die Verbannung in den Rec. 1223 / beg. 23.8.1808 (Zeyl, Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 2083, f. 155r); Cevdet Paşas Datierung ist der 29. Cem. I 1223 / 23.7.1808. Beide nennen als Verbannungsort Ankara.
- <sup>210</sup> Nach Cevdet war 'Aṭā'ullāh so beunruhigt über das Vordringen der russischen Armee auf dem Balkan (während des russisch-türkischen Krieges 1806-12), daß er selbst um die Verlegung des Verbannungsortes bat (*Tārīh* 9, p. 182). Über die Annehmlichkeiten Güzelhisars, aber auch seine Nachteile (Malariagebiet) berichten Walsh-Allom: Constantinopel und die malerische Gegend der sieben Kirchen in Kleinasien 1, p. 79 u. 2, p. 125.
- <sup>211</sup> Abschriften davon in der Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 3321: Münşe'āt-i Münīb el-'Ayntābī.
  - <sup>212</sup> S. Danişmend: Osmanlı tarihi 5, p. 72.
- <sup>213</sup> So z.B. an den Re'īsü l-Küttāb Čānib Meḥmed Ṣāliḥ Besīm Efendi aus Anlaß seiner Ernennung (1817-21 im Amt; s. Danişmend: *Osmanlı tarihi* 5, p. 355), Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 1709, f. 219r-v (*Münşe'āt-i Münīb*).
- <sup>214</sup> Die Angabe des Todesjahres findet sich im Zeyl des Mehmed Es'ad (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 2083, f. 154r), während Cevdet das genaue Datum

Mehmed 'Aţā'ullāh (96.), beigesetzt, was Faţīn als bemerkenswert (garībe) bezeichnet. Cevdet erwähnt außerdem die Nachbarschaft zum Grab des einstigen Großwesirs Çelebi Mustafā Paşa (1807-08 im Amt)<sup>215</sup>, der im Machtkampf der verschiedenen Fraktionen während der Regierungszeit Mustafās IV. (1807-08) zuerst als Bundesgenosse des Scheichülislam agiert hatte und dann zu seinem Gegner geworden war<sup>216</sup>. Brūsalı Mehmed Ṭāhir hat das Grab besucht und berichtet, es liege auf dem Friedhof der Alten Moschee zu Güzel Ḥiṣār auf der Seite zur Straße hin.

Nachkommen

Nach S'O IV, p. 517 hatte Münīb einen Sohn Şādık Efendi und einen Enkel Sa'īd Meḥmed Efendi. Von diesem Sohn, den er Münīb Efendizāde es-Seyyid Meḥmed Ṣādık Efendi nennt, gibt Münīb in seinem zweiten Zeyl ein Chronogramm wieder, das die Erhebung des Ahmed Es'ad Efendi zum Müfti (95., 29. Muh. 1218 / 21.5.1803; bis 1806 und wiederum 1808 im Amt) feiert (W 1, f. 131v Z. 12-14). Die beiden sind ansonsten nicht in unseren Hilfsmitteln zu fassen.

Werk Tercüme-i Siyer-i Kebīr Betrachtet man den Niederschlag des schriftstellerischen Werkes des Münīb in der biographischen Literatur, so heben sich seine immer als Hauptwerk vorangestellte sogenannte Übersetzung des Siyer-i Kebīr von Imām Šaybānī aus dem Arabischen und seine Fortsetzung zu Devhatü l-Meṣāyiḥ vor einigen nicht näher erläuterten Schriften theologischen und literarischen Inhalts ab. Nur Meḥmed Ṭāhir Brūsah scheint diese Schriften tatsächlich gesehen zu haben, verzeichnet ihre Titel und gibt gewisse Hinweise auf ihr Thema<sup>217</sup>.

Das als *Tercüme-i Siyer-i Kebīr* bezeichnete Werk geht in Wirklichkeit auf den Kommentar (šarḥ) des Abū Bakr Muḥammad b. Aḥmad b. Abī Sahl as-Saraḥsī (†483/1090)<sup>218</sup>, beendet im Jahre 480/1087, zu dem nicht erhaltenen *Kitāb as-Siyar al-Kabīr* des Muḥammad Šaybānī (132/750-189/804)<sup>219</sup> zurück. Es behandelt das islamische Völkerrecht, d.h. das Verhalten islamischer Staaten gegenüber anderen Gemeinschaften, und geht hier vor allem auf den

vermeldet ( $T\bar{a}r\bar{t}h$  12, p. 76). Eine Randnotiz zum Zeyl des Mektūbīzāde (s. Edition, Hs. B, f. 153r) verlegt den Tod des Münīb in das Jahr 1239 / beg. 7.9.1823. Meḥmed Es'ads Angabe wird schon durch die Tatsache bekräftigt, daß sein Zeyl die Jahre 1237 / beg. 28.9.1821 bis Ende Reb. I 1238 / Dez. 1822 umfaßt. Die Frage nach dem genauen Tag und Monat bleibt dabei allerdings problematisch.

- <sup>215</sup> Tārīḥ-i Cevdet 12, p. 77. Zur Person s. Danişmend: Osmanlı tarihi 5, p. 70.
- <sup>216</sup> Shaw: Between old and new, pp. 386, 398-403.
- <sup>217</sup> 'OM II, pp. 35-36.
- <sup>218</sup> GAL I, p. 179, Nr. VI; zur Person s. Heffening: Art. ,as-Saraḥsī'. In: EI IV.
- <sup>219</sup> Eine Studie über Šaybānī stammt aus der Feder von Majid Khadduri: *The Islamic law of nations*. Shaybānī's Siyar. Transl. with an introduction, notes, and appendices. Baltimore 1966 (Die hier übersetzten Passagen stammen aus dem Werk des as-Saraḥsī).

Münīb 59

Heiligen Krieg (ğihād) ein. Die Ursprünge dieser Thematik sind bei einer Traditionssammlung des Abū Hanīfa († 150/768) zu suchen <sup>220</sup>.

Abschriften von Münībs Übersetzung des Sarh K. as-Siyar al-Kabīr sind verhältnismäßig selten, was angesichts des Umfangs nicht Wunder nimmt<sup>221</sup>. Es mag wie eine Ironie der Geschichte anmuten, daß ausgerechnet "Tercüme-i Siyer-i Kebīr", das Buch eines ehemals einflußreichen Gegners der Reform, vom fortschrittlichen Sultan Maḥmūd II. zum Druck gebracht (1241/1825-26) und durch großherrlichen Erlaß zur Pflichtlektüre von Offizieren und Mannschaften der neuen Truppe der Segbān-i Cedīd erhoben wurde, um dem schädlichen, d.h. zur Eigenwilligkeit ermutigenden Gehalt der bisher bei den Janitscharen studierten Bücher, wie z.B. des Hamza-nāme, Einhalt zu gebieten<sup>222</sup>. Der Inhalt hatte also über das Andenken des Autors gesiegt. Zum Thema Heiliger Krieg übersetzte Münīb weiterhin Hikmat al-ġarrā fī aḥkām al-ġazā aus dem Arabischen ins Türkische<sup>223</sup>. Das von Mehmed Ṭāhir Brūsalı (\*OM II, p. 36) erwähnte Werk Taysīr al-masīr fī šarḥ as-Siyar al-Kabīr blieb mir unauffindbar.

220 Khadduri: Islamic law, pp. 39-44.

<sup>221</sup> Das untersuchte Exemplar (Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 7353-7354) umfaßt zwei Bände in Großformat zu 322, bzw. 334 ff. zu 33 Zeilen. Es trägt einen Besitzervermerk des damals abgesetzten Titular-Kadiasker von Anadolu, des späteren Scheichülislam Mekkīzāde Muṣṭafā 'Aṣim Efendi (100., amtierte 1818-19), vom 13. Muḥ. 1227 / 1.12.1812. Das Kolophon vermerkt, daß das Werk in der Zeit vom 1. Muh. 1210 / 18.7.1795 bis 18. Zīlk. 1213 / 23.4.1799 in Üsküdar abgefaßt wurde.

<sup>222</sup> So 'OM II, p. 35, wonach Levend, TET I, p. 371, doch mit mißverstandener Übersetzung. Joseph von Hammer geht in seiner Besprechung der Istanbuler Neuerscheinungen ausführlich auf den Siyer-i Kebūr-Druck ein, ohne jedoch zu erwähnen, daß es sich um eine Übersetzung handele, oder auch wer der Übersetzer sei! Auch Cevdet berichtet von diesem Versuch, die militärische Moral der Janitscharen zu heben (Tārīh 12, pp. 138-139) — und dies ausgerechnet acht Monate vor der Vernichtung der Janitscharentruppe. Man ist versucht, einen Verschleierungsschachzug Sultan Maḥmūds II. dahinter zu vermuten. Daß die Schrift keineswegs mit Begeisterung aufgenommen wurde, läßt sich in Mehmed Es ads Üss-i zafer nachlesen (Übers. des A. P. Caussin de Perceval: Précis historique de la destruction du corps des Janissaires par le Sultan Mahmoud, en 1826. Traduit du turc par ... Paris 1833, p. 260).

Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 2203, 142 ff. Es handelt sich um die undatierte, kommentierte Übersetzung eines arabischen Kommentars zu 180 Hadithen zum Thema Heiliger Krieg aus der Feder des Muḥammad 'Aqīl al-Makkī (nicht aufgeführt in GAL und GAS). Auf f. 4v der eingesehenen Hs. nennt sich Münīb: "as-Sayyid Muḥammad Münīb al-'Ayntābī mu'allim dār al-kutub al-'āmira fī d-dā'ira as-sulṭānīya al-ǧadīda az-zāhira". Die Anregung zur Übersetzung und Erläuterung der arabischen Vorlage war laut der Einleitung von Scheichülislam Ḥamīdīzāde Muṣṭafā Efendi (91.) ausgegangen, der während des türkisch-russisch-(österreichischen) Krieges von 1787-92 (91) im Amt war (1789-91).

Ein weiteres kleineres Werk des Münīb zum islamischen Recht ist Nohud yaķısı risālesi<sup>224</sup>, ein Kommentar zu dem Werk al-Aḥkām al-mulaḥhaṣa fī ḥukm ma' al-himmiṣa des Abū l-Iḥlāṣ Ḥasan b. 'Ammār al-Wafā'ī aš-Surunbulālī (†1069/1658)<sup>225</sup>, welches wiederum beruht auf der Schrift Gurar al-aḥkām des Mehmed b. Ferāmerz Molla Ḥüsrev, des dritten Scheichülislam des Osmanischen Reiches (amtierte 1460/61-80)<sup>226</sup>. Es wird hier diskutiert, ob eine in eine Wunde gelegte Kichererbse die ausfließende Flüssigkeit ableitet und dadurch die zum Gebet vorgeschriebene Körperreinheit erhalten bleibt.

Auch in der kleineren Schrift Tamhīd al-mawlūd fī mahd al-wuğūd<sup>227</sup>, die er nach einigen Jahren in der Verbannung geschrieben hat, äußert sich Münīb zu einigen Fragen des religiösen Rechts, indem er zahlreiche Hadith-Werke zur Gewähr heranzieht.

In der Verbannung widmete sich Münīb zudem der Niederschrift eines philologischen Werkes: sein *Durr an-nizām* ist einem gewissen ,Yūsuf oġlum<sup>228</sup> gewidmet, 1226 / beg. 26.1.1811 datiert und damit wohl noch zu Lebzeiten seines Freundes, des abgesetzten Scheichülislam Mehmed 'Aṭā'ullāh (96.), entstanden, zumindest stammt einer der zehn beigegebenen Taķrīże von ihm<sup>229</sup>. Es handelt sich um ein gereimtes Vokabular, eine beliebte Literaturgattung, für die besonders Sünbülzāde Vehbī (vor 1719-1809) mit seiner *Tuhfa* beispielgebend wirkte<sup>230</sup>. Der Text ist abwechselnd in osmanischer,

- <sup>224</sup> Abschriften sind selten. Das untersuchte Exemplar (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Hacı Mahmut Ef. No. 1092/2) umfaßt 11 kleine ff., in osmanischer Sprache. Ein weiteres Exemplar befindet sich in der Köprülü-Bibliothek unter der Signatur III K 146/2, ff. 36v-40v.
  - <sup>225</sup> S. GAL II, pp. 406-407; Münībs Kommentar: GAL S II, p. 291.
- <sup>226</sup> GAL II, pp. 292-293, S II, pp. 316-317; Molla Hüsrev, den Sultan Mehmed II. einmal als den Abū Hanīfa seiner Zeit bezeichnete, ist der Verfasser zahlreicher bekannter theologischer Werke (Taşköprüzade: ŠN, pp. 70-72; Übers. pp. 69-72).
- 227 Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 6692, 16 Blatt, undatiert und ohne Nennung des Schreibers. Aus der Einleitung geht hervor, daß Münīb das kleine Werk, mit der Bitte um Vergebung, Sultan Maḥmūd II. aus Anlaß der Geburt eines Sohnes widmete. Nach Alderson: The structure of the Ottoman dynasty. Oxford 1956, Tafel XLVI (Mahmud II and his family) kommen nicht weniger als 13 Prinzen für dieses Ereignis in Frage, d.h. während der Exiljahre des Münīb kamen 13 Prinzen zur Welt, deren Geburtsdatum überliefert ist. Auch der Vater des Sultans, 'Abdülḥamīd I. (1773-89), wird eigens erwähnt. Das Werk ist in osmanischer Sprache abgefaßt.
- Daraus ist nicht abzuleiten, daß Münīb dies Werk für einen Sohn oder Enkel niederschrieb, da er die verschiedensten Leute mit "oglum" anzureden beliebte, so z.B. einen Kethoda von Manisa, einen Mütesellim des Liva Sugla, einen Müderris in İzmir, usw. (Münşe'āt-i Münīb el-Ayntābī, Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 3321, ff 24r-27v)
  - <sup>229</sup> Hs. Istanbul, Üniversite Ktph, TY No. 5493.
- <sup>230</sup> Vgl. E. J. W. Gibb: *A history of Ottoman poetry [HOP*], ed. by Edward G. Browne. London 1905, Bd. 4, pp. 257-259.

Münīb 61

arabischer und persischer Sprache abgefaßt, kunstvoll in Mesnevī-Form gebracht und wie ein Diwan alphabetisch nach den Schlußreimen geordnet.

Im Vergleich mit den bisher genannten Werken wirkt Münībs Ausflug ins biographisch-historiographische Fach, nämlich seine zwei Fortsetzungen zu Mustakīmzādes *Devhatü l-Mesāyih*, eher befremdlich.

Ganz anders als Mustakīmzāde kann man Münīb keine historische Ader zubilligen — selbst nicht im Sinne osmanischer Geschichtsschreibung —, obwohl ihm ein derartiges Interesse von Būrsalı Mehmed Tāhir ('OM II, p. 35) zugeschrieben wird. Seine Biographien im Zuge der Forsetzungen zu Devhatü l-Mesāyih sind langatmige Zurschaustellungen kunstvoller Satzgeflechte, die überreich mit arabischen Zitaten, vor allem aus Koran und Hadith, ausstaffiert sind. Der Tatsachengehalt ertrinkt in einer philologischen Flut, die den Leser auf eine harte Probe stellt. Aber nicht nur den heutigen Benutzer! Schon die osmanischen Kopisten waren ihrerzeit überfordert, was die zahlreichen orthographischen Fehler in dem gesuchten Vokabular und die deutlich unverstanden abgemalten arabischen Passagen in der Mehrzahl der untersuchten Abschriften beweisen. Insofern weichen die Biographien des Münīb von dem eher knapp informierenden Schema des traditionellen osmanischen Biographienschreibens, wie es Mustakīmzāde vertritt, wie aber auch Süleymān Fā'ik und Mektūbīzāde es halten, ab.

Ob Münīb den Mustakīmzāde persönlich gekannt hat, ist nicht auszumachen — sicherlich hat er ihn dem Namen nach gekannt, denn Münīb lebte schon fast 20 Jahre in Istanbul, als der fruchtbare Schriftsteller Mustakīmzāde starb (1202/1788).

Dem äußeren Lebenslauf nach waren sie Gegensätze — der Ältere ein äußerst sensibler, hochbegabter Stubengelehrter, der an der Härte des Karrierekampfes gescheitert war, der Jüngere ein ebenso begabter, aber robuster Aufsteiger aus der Provinz, der sich offensichtlich im heißen Intrigenspiel um die Reformen Selīms III. recht wohl fühlte.

Kann man auch Münībs Versuch im biographisch-historiographischen Fach im Sinne der Disziplin als nicht recht geglückt bezeichnen, so hat er sich doch auf einem anderen traditionell hochangesehenen Gebiet einen Namen gemacht: in der kunstvollen Briefkomposition, *inṣā*. Das bezeugen sowohl seine Biographen als auch — unmittelbar — die Sammlungen Münse'āt-i Münīb<sup>231</sup>, Münse'āt-i Münīb el-'Ayntābī<sup>232</sup> und Muharrerāt-i husūsīye<sup>233</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 1709 mit 261 Blatt, undatiert und ohne Angabe des Abschreibers.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 3321 mit 28 Blatt; von der Kladde des Münīb ins reine geschrieben von es-Seyyid Hasan Edīb el-Güzelhisārī, ehemals *nā ib* in der Kazā Balıkesir, ansässig in Izmir, dat. 21. Zīlh. 1256 / 13.2.1841.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 3120 mit 82 Blatt; undatiert und ohne Angabe des Abschreibers.

Das erste Werk (*Münşe'āt* I) weist neben dichterischen Ergüssen und kleineren Prosastücken<sup>234</sup> rund 60 Briefe an Persönlichkeiten der politischen Szene aus den Jahren 1777-1809 auf. Zeitweise freundschaftlichere Kontakte, die möglicherweise über gemeinsame politische Interessen hinausgingen, könnte die auffallende Zahl der an Hälet Efendi (1761-1822)<sup>235</sup> und an Keçecizäde 'İzzet Molla (1785-1829)<sup>236</sup> gerichteten Briefe sowie die Schreiben dieser beiden an Münīb anzeigen. Die Briefe enthalten zumeist Höflichkeiten, Glückwünsche zur Beförderung und kleine Bitten<sup>237</sup>.

Münşe'āt-i Münīb el-'Ayntābī (Münşe'āt II) umfaßt etwa 30 Briefe aus den Jahren 1819-1822 an Honoratioren in Istanbul und in der Provinz Aydın. Sie bekunden Münībs intensiven Versuch, eine Aufhebung oder doch zumindest Erleichterung des Exillebens zu erwirken. Daneben finden sich sechs kleinere Gedichte.

Kopien von rund zwei Dutzend weiteren undatierten Briefen, mehrere kleine Prosastücke und eine Anzahl kürzerer Gedichte sind mit einer eigens als "Mecmū'a-i Münīb Efendi ve Keçecizāde ve Hālet Efendi' angekündigten Gedichtssammlung in den Muharrerāt-i husūsīye zusammengefaßt.

Eine Probe von Münībs Talent für *inṣā*'— die Mitteilung der Thronbesteigung Sultan Muṣṭafās IV. (1807) an den Herrscher von Fās (Marokko), in arabischer Sprache— überliefern uns Mehmed Es'ad und ihm folgend Aḥmed Cevdet Paṣa in ihren Nachrufen<sup>238</sup>. Überhaupt muß Münībs Beherrschung des Arabischen— er war ja aus 'Ayntāb— selbst seinen Zeitgenossen bemerkenswert erschienen sein.

Dichtung

Außerdem galt er als ein Dichter in den 'drei Sprachen' (elsine-i selāse): Arabisch, Persisch, Türkisch<sup>239</sup>. Nicht zuletzt wird er diesen Ruf seiner Risāla fi l-'arūd, auch Mīzān-i Selīm<sup>240</sup> genannt, entstanden 1203 / beg.

- <sup>234</sup> Chronogrammgedichte, Rubā'īs, Gedichte in Mesnevī-Form einerseits, Taķrīże, Tezkires, 'Arż-1 hâl, Hutbe, Risāles, İcāzet-nāmes andererseits.
  - <sup>235</sup> S. E. Kuran: Art. ,Hālet Efendi'. In: EI<sup>2</sup> III.
  - <sup>236</sup> S. Fahir İz: Art. , 'Izzet Molla'. In: EI<sup>2</sup> IV.
- $^{237}$  Außer den  $M\ddot{u}nse'\ddot{a}t$  I enthalten auch die  $Muharrer\ddot{a}t$  Abschriften aus der Korrespondenz der drei.
- <sup>238</sup> Hs. Istanbul. Süleymaniye, Esat Ef. No. 2083, ff. 155r-158r; *Tārīħ-i Cevdet* 8, pp. 356-359. Eine Abschrift dieses *nāme-i hūmāyūn* findet sich auch in *Mūnṣe'āt* II, ff. 104v-113v. Cevdet Paṣa präzisiert zwar, das Schriftstück sei an den 'Fās hükümdārī Mevlā İsmā'īl' gegangen, doch es muß der Urururenkel des berühmteren Mawlāy İsmā'īl (1082-1139/1672-1727), Mawlāy Sulaymān (1206-38/1792-1822), gewesen sein, dem es galt (vgl. Roger Le Tourneau: *Fès avant le Protectorat*. Casablanca 1949, pp. 84-89; H. Terrasse: Art. 'Alawīs'. In: *EI*<sup>2</sup> I).
- <sup>239</sup> Cf. Tārīḥ-i Cevdet 12, p. 77; S'O IV, p. 517; zahlreiche Beispiele dafür auch in seinen Münse'āt I und II und in den Muharrerāt, passim.
- <sup>240</sup> Hs. Istanbul, Universite Ktph. TY No. 2979, 29 ff., Abschrift des 'Aṭā'ullāh Efendizāde Şerīf Efendi (†1276/1859-60), des Sohnes von Scheichülislam Mehmed 'Aṭā'ullāh (96.), dat. 23. Rec. 1266 / 4.6.1850. Eine Transkription des Werkes

Münīb 63

2.10.1788, verdanken, einem Werk über die Grundlagen und Feinheiten der Metrik mit vielen Beispielen. Daneben zeugen alle seine Werke dafür, daß er emsig dabei war, die Theorie in Praxis umzusetzen: vor allem Chronogrammgedichte zu festlichen Gelegenheiten wie Neujahr, Amtsernennungen, Beschneidungen, Geburten, Thronbesteigungen, Hauseinweihungen scheinen ihm leicht gefallen zu sein<sup>241</sup>.

Damit Hand in Hand geht eine enorme Belesenheit in der Dichtung in den drei Sprachen. Gerade seine zwei Fortsetzungen zu Devhatü l-Meṣāyiḥ demonstrieren die Münībsche Eigenheit, möglichst ständig alle Register islamischer Bildung ziehen zu wollen: 78 einzeilige bis halbseitige Prosaeinlagen in arabischer Sprache, zumeist aus Koran und Hadith-Klassikern geschöpft, verwob unser Autor im Wechsel mit 74 zumeist mehrzeiligen Verszitaten in den Text — der in der Edition immerhin 104 Seiten umfaßt. Von diesen Verszitaten werden zwei dem Abū l-ʿAlāʾ al-Maʿarrī (973-1057)²4², eines dem Abū Bakr al-Ḥwārizmī²4³, eines dem al-Mutanabbī (†965)²4⁴, eines dem ad-Dimašqī²4⁵, eines dem Ğamāl ad-Dīn Muḥammad b. Nubāta²4⁶ zugesprochen — der Rest ist anonym, vielleicht sogar teilweise aus Münībs eigener Feder.

Unter insgesamt 31 Vers- und Spruchzitaten in persischer Sprache beansprucht Münīb allein für sechs die Autorenschaft. Die übrigen sind bis auf ein Lokmān-, ein Ğāmī- und ein Ṣā'ib-Zitat<sup>247</sup> anonym aufgeführt.

veröffentlichte Tahir Nejat Gencan: Mīzān-1 Selīm. In: Ömer Asım Aksoy armağanı, hrsg. von Mustafa Canpolat - Semih Tezcan - Mustafa Şerif Onaran. Ankara 1978, pp. 91-114. Gencans knappe Einleitung zur Transkription ist fehlerhaft und wenig dokumentiert.

- <sup>241</sup> Zahlreiche Beispiele für Chronogrammgedichte und Gedichte in verschiedenen anderen Formen finden sich in *Münse'āt* I, besonders ff. 1v-55v.
  - <sup>242</sup> S. P. Smoor: Art. ,al-Ma'arrī'. In: EI<sup>2</sup> V.
- Es könnte sich um Abū Bakr Muḥammad b. al-Abbās handeln, den Ch. Pellat in seinem Art. ,al- $\underline{Kh}^{\text{w}}$ ārazmī' in  $EI^2$  IV behandelt, obwohl sich der von Münīb zitierte  $mak\bar{a}l$  vorerst nicht bei diesem nachweisen läßt.
  - <sup>244</sup> S. vor allem *GAS* II, pp. 484-497.
- <sup>245</sup> Im Text wird der Mann Maulānā 'Abdarrahmān (Hs. P l, f. 94r Z. 1: 'Abdarrahm) al-'Imādī ad-Dimašqī genannt, doch bleibt unklar, wer damit gemeint sein könnte.
- <sup>246</sup> Šamāl ad-Dīn Muḥammad b. Nubāta (†768/1366 in Kairo); s. *GAL* II, pp. 11-
- <sup>247</sup> Lokmān hat der berühmten Fabelsammlung den Namen gegeben: er ist auch als Spruchdichter bekannt; vgl. Heller N. A. Stillmann: Art. ,Lukmān<sup>4</sup>. In: EI<sup>2</sup> V. Zu Ğāmī (1414-92) vgl. Rypka: Literaturgeschichte, pp. 276-278 und Edward G. Browne: A history of Persian literature. London 1920, III, besonders pp. 507-548. Zu Ṣā'ib (1601/02-1676/77) vgl. Rypka: Literaturgeschichte, pp. 291-292; Browne: Literature IV, pp. 163-165, 265-276. Zu seinem Einfluß auf die osmanische Dichtung, selbst noch um die Mitte des 18. Jahrhunderts, s. HOP, besonders IV, pp. 58, 120.

Außerdem finden sich in den beiden Fortsetzungen 32 osmanische Verszitate, von denen Münīb acht selbst verfaßt zu haben angibt. Zwei weitere stammen von Surūrī (1752-1814)<sup>248</sup>, dem bekannten Chronogrammschreiber seiner Zeit, zwei von Bākī (1526/7-1600), dem klassischen Meister<sup>249</sup>, eines wird dem Sālim<sup>250</sup> zugeschrieben, eines dem Şāhidī<sup>251</sup>, eines dem Mehmed Şādık, dem Sohn des Münīb, eines dem Seyyid Vehbī<sup>252</sup> — der Rest ist anonym. Alles in allem erweckt diese Blütenlese von Dichtern in den drei Sprachen eher den Eindruck des Zufälligen, zumal der Bezug der Verse zum Text oft recht schwach ist.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> S. *HOP* IV, pp. 265-278.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> S. Fahir Iz: Art. ,Bākī'. In: EI<sup>2</sup> I.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Da es sich hier um ein Chronogramm für das Jahr 1220/1805 handelt, muß dieser Sālim ein Zeitgenosse des Münīb sein. Nach der Tezkire des Faţīn, pp. 178-179 kommt am ehesten Mehmed Sālim Efendi (starb 1267/1851) in Frage.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Nicht zweifelsfrei identifizierbar. Vielleicht ein Dichter des 16. Jahrhunderts; vgl. Levend: TET, Index.

252 Seyyid Hüseyn Vehbī, Müderris, starb 1149 / beg. 12.5.1736; vgl. Faṭīn:

Tezkire, pp. 443-444.

## SÜLEYMÂN FÂ'IĶ EFENDI

## Eigene Werke:

- Devhatü l-Meşāyih zeyli 1249 / beg. 21.5.1833 abgefaßt; einzelne Nachträge reichen bis in das Jahr 1251 / beg. 29.4.1835.
- Sefīnetü r-rū'esā entstanden nach 1219 / beg. 12.4.1804; ergänzende Passagen reichen bis 1249 / beg. 21.5.1833. Hss. in unterschiedlicher Vollständigkeit finden sich in Istanbul, Wien, Berlin; Druck: Istanbul 1269/1853.
- Mecmū'a undatiert; späteste Eintragungen stammen aus dem Jahr 1250 / beg. 10.5.1834. Hss.: Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 3472 und TY No. 9577.
- Biographische Angaben über Süleyman Fa'ik (in chronologischer Aufeinanderfolge):
- Sefīnetü r-rü'esā, Süleymān Fā'iķs Fortsetzung zu Aḥmed Resmīs Ḥalīfetü r-rü'esā, passim; s. besonders die Hs. Istanbul, Süleymaniye Ktph., Halet Ef. No. 609, f. 27r-v für die Widmung an Ḥālet Efendi.
- Mecmū'a, Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 9577, ff. 104r-105r: kleine Autobiographie, et passim. Üniversite Ktph. TY No. 3472, passim.
- Devḥatü l-Meṣāyiḥ, Süleymān Fā'iks Fortsetzung = Teil 6 des Gesamtwerks, passim. Mehmed Es'ad: Tārīḥ, Hs. Istanbul, Süleymaniye Ktph., Esat Efendi No. 2083, f. 125r.
- Mehmed Es'ad: Üss-i zafer, Druck: Istanbul 1243/1827; eingesehen wurde der Druck Istanbul 1293/1876, p. 16.
- A. P. Caussin de Perceval: Précis historique de la destruction du corps des Janissaires par le Sultan Mahmoud, en 1826. Paris 1833, pp. 31, 42. (Übers. von Mehmed Es'ad: Üss-i zafer).
- Ahmed Resmī: *Ḥalīfetü r-rū'esā*, (mit den Fortsetzungen des Süleymān Fā'ik), Druck: Istanbul 1269/1853, pp. 89, 190.
- Frh. Ottocar von Schlechta-Wssehrd: Ausführlicher Bericht über die in Konstantinopel erschienenen Werke. In: Sitzungsberichte der Wiener Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Classe 14 (1854), pp. 82-83.
- Dā'ūd Fatīn: Tezkire-i hātimetü l-eş'ār, Druck: Istanbul 1271/1855, pp. 316-317.
- Frh. Ottocar M. von Schlechta-Wssehrd: Die Osmanischen Geschichtsschreiber der neueren Zeit. Biographien derselben sammt Beschreibung und Inhaltsverzeichniss von deren bisher in Europa unbekannt gebliebenen historischen Leistungen. In: Denkschriften der phil.-hist. Classe der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften 8 (1856), pp. 18, 47.
- Mehmed Süreyya: Sicill-i 'Osmānī, Bd. III. Istanbul 1311/1893-94, p. 98.
- Mehmed Süreyyā: *Nuḥbetü l-veḥā'i*', Druck: Istanbul o.J., Bd. I (umfaßt die Jahre 1247 / beg. 12.6.1831 bis Şev. 1277 / beg. 12.4.1861), p. 9.
- Cevdet Şemsüddīn Sāmī (Fraşeri): Kāmūsü l-a'lām, Bd. 5. Istanbul 1314/1896, p. 3340. (unbrauchbar).
- Mehmed Țāhir Brūsalı: 'Osmānlı mü'ellifleri, Bd. III. Istanbul 1343/1925, pp. 70-71.
- İbnülemin Mahmud Kemal (İnal), Hrsg.: Tuhfe-i hattātīn. Istanbul 1928, pp. 20, 58-59 der Einleitung.
- Franz Babinger: Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke. Leipzig 1927, p. 353.

[Gölpınarlı,] Abdülbakî: Melâmîlik ve melâmîler. Istanbul 1931, pp. 124, 132, 156, 174, 188.

Sadettin Nüzhet Ergun: Türk şairleri, Bd. III. Istanbul o.J., p. 1409.

Fuad Köprülü: Türkler'de halk hikâyeciliğine âit maddeler. Meddahlar. In: Edebiyat araştırmaları. Ankara 1966, passim (zuerst erschienen in: Türkiyāt mecmū'ası 1 (1925), pp. 1-45 und 2 (1926), pp. 430-434.

İbnülemin Mahmud Kemal İnal: Son asır Türk şairleri I. Istanbul 1969, pp. 352-355. Mehmet Zeki Pakalın: Osmanlı tarih deyimleri ve terimleri sözlüğü, Bd. III. Istanbul 1971, p. 646 b.

Agâh Sırrı Levend: Türk edebiyatı tarihi, Bd. 1. Ankara 1973, pp. 155, 174, 372-373, 377-378.

Bursalı Mehmed Tâhir Bey: Osmanlı müellifleri, [Hrsg.]: İsmail Özen, Bd. 3. Istanbul 1975, p. 133.

Cahit Öztelli: Oyun tarihimiz için önemli yitik bir eser. In: *Türk Dili* 33 (1976), pp. 431-432. (Behauptet, die Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 4100 sei verschwunden. Überprüft und bestätigt gefunden.)

Özdemir Nutku: Meddahlık ve meddah hikâyeleri. Ankara 1976, passim.

B. Kellner-Heinkele: Osmanische Biographiensammlungen. In: Anatolica 6 (1977-78), p. 179

Türk dili ve edebiyat ansiklopedisi, Bd. 3. Istanbul 1979, pp. 147-148.

B. Kellner-Heinkele: Aus dem osmanischen Musik- und Theaterleben. In: Studien zur Geschichte und Kultur des Vorderen Orients. Festschrift für Bertold Spuler zum 70. Geburtstag. Leiden 1981, passim.

Butrus Abu-Manneh: The Naqshbandiyya-Mujaddidiyya in the Ottoman lands in the early 19th century. In: Die Welt des Islams 22 (1982), pp. 16, 23, 25.

Klaus Kreiser: Notes sur le présent et le passé des ordres mystiques en Turquie. In: Les ordres mystiques dans l'Islam, Hrsg. A. Popovic - G. Veinstein. Paris 1985, p. 57.

Atilla Özkırımlı: Türk edebiyatı ansiklopedisi, 4. Aufl. Istanbul 1987, Bd. 4, p. 1055.

Motivation zur Abfassung der Fortsetzung zu Devhatü l-Meşāyih Rund 25 Jahre nach Münīb Efendis Abfassung eines zweiten Zeyls (= Teil 5 des Gesamtwerks Devhatü l-Meṣāyiḥ) fand Mustaķīmzādes Werk erneut einen Fortsetzer: Süleymān Fā'iķ, der sich den Zeitabschnitt 1222/1807 bis 1248/1832 vornahm (= Teil 6) und damit zum Biographen von 11 Scheichülislamen wurde, die seine Zeitgenossen, teilweise sogar gleichaltrig mit ihm waren (100., 101.). Zum größeren Teil jedoch vertraten sie die voraufgehende Generation, d.h. sie waren zwischen 1727 und 1758 geboren. Auch wenn bis auf Mekkīzāde Muṣṭafā 'Āṣim Efendi (100.), Ṣidķīzāde Aḥmed Reṣīd Efendi (103.) und Ķāzīzāde Meḥmed Ṭāhir Efendi (104.) keiner der von Süleymān Fā'iķ porträtierten Scheichülislame mehr am Leben war, als seine Lebensbeschreibung der Öffentlichkeit zugänglich wurde, so lebten doch noch Söhne, Verwandte und Parteigänger von ihnen.

Auch für Süleymān Fā'ik war das Fortsetzung-Schreiben kein ganz harmloses Geschäft, zu dem er von einer Seite, die er nicht näher bezeichnet, gedrängt wurde, wahrscheinlich von Personen seines Bekanntenkreises innerhalb

der Gelehrtenschicht (K 2, f. 95r Z. 14-16), aber es mag sich hier auch wieder um den üblichen Topos osmanischer Einleitungen handeln. Als "Nicht-Studierter fühle er sich durchaus einer Fortsetzung des gelehrten und vortrefflichen Werkes zweier *'ulemā* (i.e. Mustaķīmzāde und Münīb) nicht gewachsen — versichert Süleymān Fā'iķ eins ums andere Mal entschuldigend —, wolle sich aber dennoch mit Gottes Hilfe an das notwendige Tun begeben (K 2, f. 95r Z. 21 - 95v Z. 3)<sup>253</sup>.

Seine Bescheidenheit wird nicht nur der schicklichen Attitüde entspringen, die osmanische Autoren gemeinhin annehmen. Er hatte wohl auch einen geheimen Stolz zu kompensieren, den ihm der Umgang mit Angehörigen des Gelehrtenstandes eingeflößt haben mag und der ihm allerhand Informationen vermittelte, wie unser Autor durchblicken läßt (K 2, f. 95r Z. 3-6). Es war zudem kein leichtes, den Wechsel im Amt des Scheichülislam, der in der Zeit von 1807 bis 1832, also unter den Sultanen Selīm III. (1789-1807), Muṣṭafā IV. (1807-08) und Maḥmūd II. (1808-39) 21 mal stattfand, in für alle Beteiligte würdiger und dennoch zutreffender Weise darzustellen. Spätere Autoren nennen Süleymān Fā'iķ ein Lästermaul — so Mektūbīzāde (s.d.), dem Süleymān Fā'iķs Formulierungen böswillig und auf Klatsch basierend zu sein schienen und ihm daher — wie er sagt — den Anlaß gaben, denselben Zeitabschnitt neu zu beschreiben (B, f. 151v Z. 1-3).

Quellen zur Biographie Die ausführlichste Information über diesen Autor liefert der vielbelesene İbnülemin Mahmud Kemal İnal, der im ersten Band seines Werkes Son asır Türk şairleri (pp. 352-355) zahlreiche Einzelheiten zum Leben und zur Persönlichkeit Süleymān Fā'iks zusammengetragen hat, ohne jedoch seine Quellen zu verraten. İnal beruft sich aber ansonsten bei den Anekdoten über zahlreiche literarische Persönlichkeiten häufig auf Süleymān Fā'iks Mecmū'a. Tatsächlich enthält dies gelegentlich zwar zitierte 254, jedoch nie analysierte Werk auch eine autobiographische Skizze unseres Autors unter dem Titel rūznāmçe-i hāl ve ṭarīkimiz — in hübscher Anspielung auf seine berufliche Hauptausrichtung, nämlich Steuerfragen 255. Hier findet sich eine fast lückenlose "Abrechnung" über seine Jugendjahre, die Ausbildung und den beruflichen Werdegang bis drei Jahre vor seinem Tod. Ein gewisser Eindruck von seiner

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Eine ähnliche Formulierung der Minderqualifizierung und doch besten Absicht aufgrund von eifrigem Bemühen um die *taḥrīrāt-i mühimme* von Kindesbeinen an findet sich auch in der Widmung des Werkes *Sefīnetü r-rū'esā* an den mächtigen Ḥālet Efendi (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Halet Ef. No. 609, f. 27r).

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> So Fuad Köprülü in seinem Artikel: Türkler'de halk hikâyeciliğine âit maddeler. Meddahlar. In: *Edebiyat araştırmaları*. Ankara 1966, pp. 361-412 (zuerst erschienen in: *Türkiyât mecmū'ası* 1 (1925), pp. 1-45 und 2 (1926), pp. 430-434) und Abdülbakî [Gölpınarlı]: *Melâmîlik ve melâmîler*. Istanbul 1931.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 9577, ff. 104r-105v. Ein weiteres Exemplar der *Mecmū'a* (TY No. 3472) enthält die autobiographische Skizze nicht und unterscheidet sich auch sonst recht beträchtlich von TY No. 9577. Näheres s. unten.

Persönlichkeit, seinen Interessen und seinem Bekanntenkreis läßt sich aus den in der *Mecmū'a* notierten Anekdoten, Erinnerungen, Risalen und Gedichten gewinnen.

Daneben nehmen sich die persönlichen Angaben im Vorwort zu seiner Fortsetzung zu Devhatü l-Meşāyih (K 2 f. 94v-95v) eher bescheiden aus, geht er hier doch nur darauf ein — allerdings in Stein und Bein erweichender Klage —, daß er leider zu dumm und unbegabt gewesen sei, um die ersehnte Müderrislaufbahn einschlagen zu können, weshalb er sich mit einer verhältnismäßig erfolgreichen Laufbahn in der Administration hätte zufrieden geben müssen. Doch habe ihn sein einstiger Ehrgeiz dazu getrieben, die Gesellschaft von Angehörigen der *'ilmiye* zu suchen, was ihm auch gelungen sei und ihm manche Information eingetragen habe (s.o.).

Unsere osmanischen Sekundärquellen enttäuschen in diesem Fall ganz besonders. Fațīns (pp. 316-317) willkürliche Liste von Lebensdaten und die wohl daraus entnommene verquirlte Reihenfolge bei Meḥmed Süreyyā (S'O II, p. 98) gehen vermutlich auf eine sorglose Lektüre der autobiographischen Skizze in der Mecmū'a zurück. Brūsalı Meḥmed Ṭāhir gibt sich erst gar nicht mit biographischen Daten ab, hat aber als einziger von den dreien Süleymān Fā'iks gesamtes literarisches Werk zu Gesicht bekommen ('OM III, pp. 70-71).

Herkunft und Jugend Süleymān Fā'iķs Großvater hieß Tūnuslu 'Abdullāh, ein Name, der zum Spekulieren einlädt<sup>256</sup>. Der Vater, el-Ḥācc Ḥāfiz 'Alī Aġa, war Steuerbeamter (muḥaṣṣil) auf der Insel Ṣaķız (Chios)<sup>257</sup>, als sein Sohn am 15. Ṣaf. 1198 / 9.1.1784 zur Welt kam. Offenbar hatte der Vater dem Neugeborenen den Namen Meḥmed Sa'īd zugedacht, doch da die Mutter im Traum darauf gebracht wurde, es Süleymān zu nennen, blieb es bei Süleymān. 'Fā'iķ' ist nach einer Notiz von unbekannter Hand in einem Handschriftenexemplar des Werkes Sefīnetü r-rū'esā der maḥlaṣ. Ursprünglich habe unser Autor sich den maḥlaṣ 'Penāh' (Zuflucht, Schutz) zugelegt gehabt, dann aber darauf verzichtet, als er entdeckte, daß der Zahlenwert (ebced) dieses Namens mit dem von 'ibnuhu' identisch sei. Schließlich habe er sich dann zu 'Fā'iķ' (der Bessere, Überlegene) entschlossen<sup>258</sup>.

<sup>256</sup> Wenn nicht anders angegeben liegt dieser biographischen Skizze die Autobiographie in *Mecmū'a* (Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 9577, ff. 104r-105v) zugrunde. Dort, auf f. 58v, erwähnt Süleymän Fã'ik auch, daß es in der Bibliothek seines Großvaters väterlicherseits die vier Evangelien in Übersetzung gegeben habe. In seinem Essay über die Attribute Gottes (ff. 57v-58r) zeigt er sich recht gut über christliche Auffassungen informiert.

<sup>257</sup> Die Insel scheint zu jener Zeit hauptsächlich von Griechen bewohnt und recht wohlhabend gewesen zu sein; vgl. die Beschreibung von James Dallaway: *Constantinople ancient and modern*. London 1797, pp. 276-285.

<sup>258</sup> Hs. Istanbul, Üniversite Ktph., İbnülemin Kitaplığı No. 2643, f. 55v. Der

Ausbildung

Als der Kleine gerade zwei Jahre alt war, brachte ihn der Vater nach Istanbul (um 1200/1786). Der Sechsjährige begann dann beim berühmten re īsū l-ķurrā el-Ḥācc Ṣāliḥ Efendi 259 den Koran zu lesen. Bis zum Alter von knapp 10 Jahren (bis 1208 / beg. 9.8.1793) besuchte der Junge die Grundschule (mekteb), wo er "aus Leibeskräften" den Koran studierte. Zum Lernstoff gehörte auch die Kalligraphie, nämlich Unterricht in sūlūs und nesiḥ bei einem gewissen Bosnevī 'Abdurraḥīm Efendi 260. Persisch gab es bei Gürcü 'Osmān Efendi und Arabisch bei İslām Efendi. Bei all dieser Lernerei habe er aber überhaupt nichts profitiert, resümiert unser Autor, vielleicht nicht ohne eine gewisse Süffisanz aus der Perspektive eines erfolgreichen Lebens. Daß er daneben — wie oben schon angeschnitten — eine gewisse Eifersucht der 'Ulemā-Klasse gegenüber verspürte, darf man ihm dennoch abnehmen.

Im Vorwort zu Devḥatü l-Meṣāyiḥ zeyli nennt er den Grund seines schulischen Mißerfolges: ... "ez her cihet isti'dād ve ķābiliyetde tehī ve ġabāvet-i zihnīyetim derece-i ġāyete müntehī olaraķ ..."<sup>261</sup> was ihn mit Verzweiflung (me'yūsiyet) und Schmach (mezellet) erfüllte und ihn "nā-cār lenk ü lūk"<sup>262</sup> das Gewerbe eines Federfuchsers (meslek-i kitābe) ergreifen ließ. Eine solche Einstellung zur 'ilmīye am Anfang des 19. Jahrhunderts ist aufschlußreich, auch wenn aus dem Einzelzeugnis keine Rückschlüsse auf Einstellungsmuster jener Epoche gezogen werden dürfen<sup>263</sup>.

Laufbahn

Schon mit kaum zwölf Jahren (im Cum. I 1211 / beg. 2.11.1796) und noch kurz vor dem Tod des Vaters (29. Şa'b. 1211 / 27.2.1797)<sup>264</sup> wurde Süleymān Fā'iķ Schreiber (hülefādan) in der Kanzlei des Großwesirs (mektūbī-i ṣedāret odası)<sup>265</sup>, wo er seine kalligraphischen Studien (dīvānī-Schrift) bei 'Abdülķādir

Bibliothekskatalog und das Vorsatzblatt der Handschrift geben zwar Devhatü l-Meşāyih zeylinin zeyli als Inhalt an, es handelt sich aber um einen Textzeugen von Sefinetü r-rü'esā! Nach Carter V. Findley: Bureaucratic reform in the Ottoman Empire. The Sublime Porte, 1789-1922. Princeton, N.J. 1980, p. 97 nahm der Sekretär im Pfortendienst einen neuen Namen (mahlas) an, sobald er die Lehrlingszeit hinter sich ließ

- <sup>259</sup> Nicht identifiziert.
- <sup>260</sup> Weder in *TH* noch in Habībs *Hatt* verzeichnet.
- 261 ... "da ich in jeder Hinsicht bar allen Talentes und aller Fähigkeit und da meine intellektuelle Auffassungsgabe extrem beschränkt war" ...
  - 262 ... "hilfios lahm und schwach" ...
- <sup>263</sup> Das Ansehen der *ilmīye* hatte noch keineswegs so sehr gelitten wie die Funktionstüchtigkeit des Systems. Vgl. Zilfi: *Elite circulation*, pp. 334-335.
- <sup>264</sup> Der letzte Posten des Vaters vor seinem Tod scheint der eines Steuerbeamten (muḥaṣṣil) von Zypern (Kıbrıs) gewesen zu sein, allerdings war er von diesem schon abgelöst worden.
- Nach Itzkowitz: Realities, p. 88 war diese Kanzlei im 18. Jahrhundert zum günstigsten Ausgangspunkt für junge Männer geworden, die in der Reichsverwaltung

Kadrī Efendi<sup>266</sup>, damals Kethodā des Großwesirs Ṣafranbolulu 'İzzet Mehmed Paşa (1794-98 im Amt)<sup>267</sup> und einer der fähigsten Köpfe des Büros, fortsetzte. In diesem Geschäft scheint er recht erfolgreich gewesen zu sein, denn nach einiger Zeit wurde er schon mit dem Reinschreiben von Schriftstücken (mübeyyiż) betraut und mit 16 Jahren wurde er hāce (Oberschreiber) (Şev. 1214 / beg. 26.2.1800).

Mit 18 Jahren begann unser Autor Karriere zu machen. Jedenfalls wurde er von nun an mit besonderen Aufgaben außerhalb der Hauptstadt betraut. Sein erster Auftrag, im Jahre 1217 / beg. 4.5.1802, sah ihn im Dienste des Yenişehirli Muştafā Paşa <sup>268</sup>, der seinen Posten als Vize-Kaimakam (rekāb-i kaymakāmlık) mit einem Posten auf der Morea hatte vertauschen müssen. Die Absetzung und Rückberufung nach Istanbul (1219 / beg. 12.4.1804) gaben Süleymān Fā'ik die Gelegenheit, auf der Rückreise eine Woche in seiner Heimat Chios zu verweilen, bevor wieder der Alltag in der Kanzlei des Großwesirs begann.

Im Jahre 1222 / beg. 11.3.1807 gab es eine neue Abwechslung: die kaiserliche Armee marschierte an die russische Front gen Silistria, und Süleymän Fä'ik war dabei. Allerdings blieb er in Varna stationiert. Die Truppenbewegungen dieses Jahres hatten jedoch nicht nur mit dem russischtürkischen Krieg zu tun (1806-12), sondern auch sehr viel mit der bedrohlich werdenden Aufruhrbewegung in Rumili<sup>269</sup>.

Bei den Ernennungen (tevcīhāt) des Şev. 1222 / beg. 2.12.1807 fiel Süleymān Fā'ik der Posten eines Aufsehers im staatlichen Ausgabenbüro (sergi nezāreti) zu<sup>270</sup>, und kurz darauf sah er sich wieder mit dem kaiserlichen Heer nach Edirne aufbrechen<sup>271</sup>. Im Muharrem 1223 / beg. 28.2.1808 wurde er dann

etwas werden wollten. Findley: *Bureaucratic reform*, pp. 91-111 geht auf die einzelnen Stadien einer solchen Kanzleiausbildung und ihre Aufstiegschancen ausführlich ein. S. auch Art. ,Khwādjegān-1 dīwān-1 humāyūn'. In: EI<sup>2</sup> IV (C. Orhonlu).

- <sup>266</sup> S'O erwähnt diese Persönlichkeit nicht. Kadrī Efendi verlor nach Süleymān Fā'iks Aussage später seinen Kethodā-Posten und fiel im russisch-türkischen Krieg (1806-12) vor Silistria.
  - <sup>267</sup> Danişmend: Osmanlı tarihi 5, pp. 68-69.
- <sup>268</sup> S'O IV, p. 468 erwähnt neben anderen Vālī-Ernennungen auch die zum Vālī der Morea im Reb. II 1217 / beg. 1.8.1802. S'O zufolge starb er nach 1237 / beg. 28.9.1821.
- <sup>269</sup> Vgl. Iorga: Geschichte des Osmanischen Reiches, Bd. 5, pp. 152-211; Zinkeisen: Geschichte, Bd. 7, bes. Kapitel 3 und 4; die russischen Interessen in dieser Auseinandersetzung beleuchtet A. F. Miller: Mustafa Pascha Bairaktar. Das Osmanische Reich zu Anfang des XIX. Jahrhunderts. Moskau-Leningrad 1947.
- <sup>270</sup> Es handelt sich um einen der dem Başdefterdār ("Finanzminister") unterstellten Beamten; vgl. Pakalın: *Tarih deyimleri*, Bd. 3, pp. 184-185; Uzunçarşılı: *Merkez ve bahriye teşkilâtı*, pp. 68-69, 334; Mouradjea d'Ohsson: *Tableau*, Bd. 7, pp. 262-264.
  - <sup>271</sup> In seiner Mecmū'a (TY No. 9577, f. 80v-81r) erzählt Süleymän Fā'ik die

aber nach Selanik geschickt, um dort die Hinterlassenschaft des verstorbenen vormaligen surre emīni Aḥmed Aġa zu sichern. Anschließend kehrte er wieder an seinen Arbeitsplatz im Büro zurück.

Offensichtlich wirkten sich die Ereignisse der Jahre 1807-08, die zwei Sultane Thron und Leben gekostet hatten, nicht auf Süleymān Fā'iks Karriere aus. Auch die Protektion des damaligen Re'īsü l-küttāb Mehmed Sa'īd Hālet Efendi (ca. 1761-1822), der während jener Jahre keine durchweg rühmliche Rolle gespielt hatte, der aber unter Sultan Maḥmūd II. (1808-39) zu einer Machtposition gelangen sollte <sup>272</sup>, kann sich nur förderlich ausgewirkt haben. Es ist nicht nachweisbar, zu welcher Zeit Süleymān Fā'ik begann, sich in die clientèle des Ende 1806 aus Paris heimgekehrten Hālet Efendi einzureihen, doch ist es durchaus denkbar, daß dies in die Jahre 1807-08 fällt, denn die Anfänge des biographischen Werkes über die re'īsü l-küttāb, Sefīnetü r-rü'esā, — 1812 dem Hālet Efendi gewidmet — reichen in diese Jahre zurück.

Im Jahre 1224 / beg. 16.2.1809 hatte Süleymān Fā'ik aufs neue Gelegenheit, an dem sich schon seit 1806 hinziehenden Krieg mit Rußland (-1812) teilzunehmen, und zwar in der Doppelfunktion eines Beamten der großherrlichen Domänen (hāṣlar mukāta'acısı)<sup>273</sup> und Chef der Schreiber im Sekretariat des Großwesirs (ser-āmed-i hülefā). Am Ende dieser Feldzugsperiode (Şev. 1224 / beg. 9.11.1809) fiel ihm bei den jährlichen Ernennungen (tevcīhāt) das Amt eines Inspektors des Schreibbedarfs in der Finanzbehörde (kāgīt-i bīrūn emāneti)<sup>274</sup> zu. Im Şev. 1225 / beg. 30.10.1810 wurde er in dieser Eigenschaft bestätigt.

Im Muḥ. 1226 / beg. 26.1.1811 begleitete er den Privatsekretär (mektūbī) des Großwesirs Kör Yūsuf Žiyāūddīn Paşa<sup>275</sup> (1809-1811), den später fünfmal zur Großwesirswürde gelangten Meḥmed Ra'ūf Bey<sup>276</sup> (1815-18, 1833-39, 1840-41, 1842-46) als Stellvertreter (mektūbculuķ vekāleti) nach Istanbul. Offensichtlich war dies eine besondere Ehre für den noch nicht Dreißigjährigen, der noch zu den unteren Schreiberrängen (hülefā) rechnete.

Geschichte von einem Bedienten seines Vaters, den er als ösbekischen Derwisch verkleidet im Feldlager zu Edirne wiedertraf.

- <sup>272</sup> S. Art. 'Hālet Efendi' von E. Kuran. Jn: *EI*<sup>2</sup> III. Ḥālet war zwar mit dem Scheichülislam Mehmed 'Aṭā'ullāh Efendi (96.) verwandt, beteiligte sich aber nicht an der Verschwörung gegen Selīm III. vgl. Miller: *Bairaktar*, pp. 230-231.
- <sup>273</sup> S. dazu Mouradjea d'Ohsson: *Tableau*, Bd. 7, pp. 269-270; Gibb Bowen: *Islamic society*, I, 1, p. 134.
- <sup>274</sup> S. die Einteilung der Behörde in Sektionen bei Mouradjea d'Ohsson: *Tableau*, Bd. 7, pp. 191-196, bes. 196.
- <sup>275</sup> Kör Yūsuf Ziyâüddīn Paşa war zum ersten Mal unter Sultan Selīm III. Großwesir gewesen (1798-1805); s. Danişmend: Osmanlı tarihi 5, pp. 69, 71. In der Mecmū'a (TY No. 9577, f. 92v) findet sich die Anekdote, wie der Großwesir sich für ein Gedicht über seine Einäugigkeit rächt.
  - <sup>276</sup> S. Danişmend: Osmanlı tarihi 5, pp. 71, 74, 75-76, 77.

Im Ṣaf. 1226 / beg. 25.2.1811 wurde Süleymān Fā'ik der Rang eines baş halīfe (Leiter der Schreiber in den unteren Rängen) zuerkannt, wozu sich zwei Monate später noch der Posten eines mektūbcu in der Kanzlei der arabacı<sup>277</sup> gesellte. Nach weiteren 18 Monaten (ca. Şev. 1227 / beg. 8.10.1812) verlor er diese Stelle, was mit dem kurz zuvor stattgehabten Wechsel im Großwesirat zusammenhängen könnte (27. Şa'b. 1227 / beg. 5.9.1812)<sup>278</sup>, zumal er daraufhin fast ein Jahr arbeitslos in seinem Istanbuler Haus verbrachte.

Er war damals gerade 29 Jahre alt und hatte offensichtlich schon reichlich Gelegenheit gehabt, sich in Regierung, Verwaltung und Heer umzusehen sowie Vergleiche zwischen Hauptstadt und Provinz zu ziehen. Auch die Zahl der Großwürdenträger, die er aus der Nähe hatte erleben können, war gewiß nicht gering. Er hatte zumindest in der Etappe den Alltag des russischtürkischen Krieges miterlebt und von seiner Kanzlei aus auch die Revolten der Jahre 1807 und 1808 gegen die Sultane Selīm III. und Muṣtafā IV. mitbekommen<sup>279</sup>. Dennoch ist einigermaßen verwunderlich, daß sich in keinem der Werke Süleymān Fā'iks politische Überlegungen niederschlagen. Selbst die Seitenhiebe und Ironisierungen in den Anekdoten seiner Mecmū'a zielen weniger auf das politische Verhalten der betroffenen Männer als vielmehr auf ihre persönlichen Züge. Seine Erfahrungen mit den unterschiedlichsten Typen in der Hauptstadt und im Feld werfen Schlaglichter auf die damalige Gesellschaft, bilden jedoch keine durchdachte Gesellschaftskritik.

Unser Autor verkürzte sich das Jahr der erzwungenen Muße (1812) mit der Vollendung seiner ersten Fortsetzung zu Ahmed Resmīs Halīfetü r-rü'esā, die er Sefīnetü r-rü'esā nannte. Bezeichnenderweise reicht sie bis zu Vāṣif Ahmed Efendi (1805-06 im Amt); eine Aktualisierung der Biographienreihe bis aufs Jahr 1812 hätte Süleymān Fā'iķ in die für ihn vielleicht zu problematische Lage gebracht, auch die Amtszeit seines Gönners, Hālet Efendi (1807-08), beschreiben zu müssen<sup>280</sup>.

Schon in der letzten Dekade des Muh. 1229 / Mitte Jan. 1814 war Süleymān Fā'ik wieder auf der Sonnenseite: den Posten eines Finanzbeamten

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> Die Fuhrleute der Artillerie unterstanden dem Großwesir; s. Hammer: *Staatsverfassung*, Bd. 2, pp. 228-230.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Maḥmūd II. ersetzte damals seinen Großwesir Laz Aḥmed Paşa (1811-1812) durch Ḥurṣīd Aḥmed Paşa (1812-1815); s. Danişmend: Osmanlı tarihi 5, p. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Süleymān Fā'ik scheint durch diese Ereignisse zu seiner Notiz über das üble Omen des Namens Mustafā inspiriert worden zu sein (*Mecmū'a*, TY No. 9577, ff. 86v-87v).

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Handschriften dieses Textes sind nicht selten. Das sehr schön ausgestattete Exemplar aus der Privatbibliothek des Hālet Efendi (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Halet Efendi No. 609, undat.) enthält das Kolophon mit dem Dank und der Widmung an Hālet, wo zugleich auch die betrüblichen Umstände der Stellungslosigkeit beklagt und als Mittel gegen den Kummer die Vollendung des besagten Werkes angeführt wird.

(mālīye tezkireciliği)<sup>281</sup> behielt er bis in den Şev. dieses Jahres / beg. 14.12.1814, um dann ab Reb. II 1230 / beg. 13.3.1815 ein zweites Mal diese Stellung zu bekleiden, die ihm im Şev. 1230 / beg. 6.9.1815 erneut zufiel. Die nächste Stufe war die Stellung als Steuerpächter (eshām mukāṭaʿacılığı)<sup>282</sup> vom Muh. 1232 / beg. 21.11.1816 bis Şev. 1232 / beg. 14.8.1817.

Im darauffolgenden Jahr (Reb. II 1233 / beg. 8.2.1818) beschäftigte sich Süleymān Fā'iķ mit der Testamentsvollstreckung eines Küstendiler Honoratioren (a'yān), um im Zīlḥ 1233 / beg. 2.10.1818 nach Istanbul zurückzukehren. Drei Monate später hatte er den "Bosnevī' 283 nach Bosnien zu begleiten, der beauftragt war, dort schlichtend in die bosnisch-österreichischen Streitigkeiten einzugreifen. Die Aufgabe konnte erst nach 29 Monaten als beendet angesehen werden (Reb. I 1234 / beg. 29.12.1818 bis Cem. II 1236 / beg. 6.3.1821). Seiner Ernennung ins Sekretariat der Reiterei (sipāh kitābeti) 284 im Şev. 1236 / beg. 2.7.1821 folgte im Cem. II 1238 / beg. 14.1.1823 aufs neue die Bestallung als Steuerpächter (eshām muķāṭa'acısı) 285. In welcher Eigenschaft (ma'mūrīyet) er vom Şa'b. 1239 / beg. 1.4.1824 bis Şev. 1239 / beg. 30.5.1824 im Sancak Bozoķ (Mittelanatolien) zu tun hatte, ist nicht klar, jedenfalls ging er nach seiner Absetzung erst im Reb. I 1240 / beg. 24.10.1824 nach Istanbul zurück. Als nächstes erfolgte die Anstellung im Finanzbüro der Kriegsflotte (kalyonlar kitābeti) 286.

Süleymān Fā'ik war gerade Anfang vierzig, als er bei der Neujahrsgratulationscour an der Hohen Pforte zum Privatsekretär des Großwesirs Benderli Mehmed Selīm Sırrī Paşa (1824-28 im Amt)<sup>287</sup> avancierte (2. Muh. 1241 / 17.9.1825), eine Stelle (sedāret mektūbculuğu), die er für 20 Monate behalten konnte. In diese Periode fällt das wichtige Ereignis der sogenannten Jani-

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Es handelt sich um einen Posten innerhalb des Sekretariats des Finanzministeriums; s. Hammer: *Staatsverfassung*, Bd. 2, pp. 153-154.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> S. Pakalın: *Tarih deyimleri*, Bd. 1, p. 552: ,esham muhasebeciliği'; Hammer: *Staatsverfassung*, Bd. 2, p. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> So in Süleymān Fā'iks rūznāmçe. Anderweitig nicht identifizierbar.

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Das Soldbüro der leichten Reiterei war eine der Kammern innerhalb des Finanzministeriums (defterdar kapisi); vgl. Hammer: *Staatsverfassung*, Bd. 2, pp. 149-150

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Auch Mehmed Es'ad Efendi erwähnt in seinem Tārīḥ (Hs. Istanbul, Süleymaniye, Esat Ef. No. 2083, f. 125r) Süleymān Fā'iķs Namen bei den tevcīhāt-i ḥvācegān des Jahres 1238, jedoch ohne Angabe des Postens. Entgegen seiner sonstigen lakonischen Ausdrucksweise an derartigen Stellen läßt er dabei einfließen, daß Süleymān Fā'iķ sich infolge seiner längeren Entlassung vom Posten des mektūbcu des Großwesirs in engen finanziellen Verhältnissen befunden habe. Eine mehr als flüchtige Bekanntschaft der beiden ist demnach denkbar.

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Zu diesem verantwortungsvollen Posten innerhalb der Marine s. Mouradjea d'Ohsson: *Tableau*, Bd. 7, p. 435; Uzunçarşılı: *Merkez ve bahriye teşkilâtı*, pp. 430-431.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> S. Danişmend: Osmanlı tarihi 5, pp. 73-74.

tscharenvertilgung (9. Zīlķ. 1241 / 15.6.1826), die Mehmed Es'ad in seinem Werk Üss-i zafer beschrieben hat.

In seiner Eigenschaft als Privatsekretär des Großwesirs war Süleymān Fā'ik bei der Sondersitzung der Großen des Reiches dabei, die sich zuvor auf Veranlassung Sultan Mahmūds II. (1808-39) im Amtssitz des fortschrittlichen Scheichülislam, Kāzīzāde Mehmed Ṭāhir Efendi (104., 1825-28 im Amt), eingefunden hatten (17. Şev. 1241 / 25.5.1826). Auf dieser Sitzung verlas just Süleymān Fā'ik das Dekret, das die Reform und Aktivierung der Janitscharentruppe bestimmte, Maßnahmen, die den drei Wochen später ausbrechenden Aufstand und die anschließende Vernichtung der Janitscharen zur Folge hatten 288.

Ab Muḥ 1244 / beg. 14.7.1828 kam unser Autor in Begleitung des İskenderīyeli Muṣṭafā Paṣa mit dem neuen russisch-türkischen Krieg (1828-29)<sup>289</sup> in Berührung, kehrte jedoch wegen Krankheit vorzeitig (Ende Rec. 1244 / beg. 7.1.1829) heim. Im Şev. 1244 / beg. 6.4.1829 wurde er aufs neue in der Steuerverwaltung eingesetzt (muḥāsebecilik): zuerst für Anatolien, dann Mitte Ram. 1245 / beg. 24.2.1830 auch für die Heiligen Orte, Mekka und Medina (Bestätigung im Amt Şev. 1245 / beg. 26.3.1830), und schließlich hatte er die Steuerinspektion (taḥrīr und muḥāsebecilik) im Sancak Ṣaruḥan (Westküste Anatoliens) zu übernehmen (17. Reb. II 1246 / 15.9.1830).

Diese Aufgabe war Ende Şa'b. 1246 / beg. 15.1.1831 beendet, und Süleymān Fā'ik kehrte nach Istanbul zurück, wo er bei der Ämterverleihung im Şev. 1246 / beg. 15.3.1831 mit einer Stelle in der Kopfsteuerverwaltung (cizye muḥāsebecisi)<sup>290</sup> betraut wurde. Dazu wurde ihm auch noch die Oberaufsicht über das Steuerwesen (cerīde nezāreti)<sup>291</sup> übertragen, doch scheint nun allerhand Ärger über ihn hereingebrochen zu sein (ba'z-i aġdār), was ihm zunāchst die Absetzung vom cerīde nezāreti schon nach 20 Tagen eintrug und dann eine Stellungslosigkeit für 5-6 Monate. Immerhin folgten nun die Steuerinspektion (taḥrīr) von Ķībrīs und der Auftrag, eine Erbschaftsangelegenheit in der Familie Köprülü zu regeln.

Bei den Bestallungen im Şev. 1247 / beg. 4.3.1832 ging es noch einmal aufwärts mit der Ernennung zum Leiter des staatlichen Ausgabenbüros (rūznāmce-i evvel)<sup>292</sup>, doch im darauf folgenden Jahr ging Süleymān Fā'ik

<sup>288</sup> Mehmed Es'ad: Üss-i zafer, Druck: Istanbul 1293/1876, p. 16; Übers. von A. P. Caussin de Perceval: Précis historique de la destruction du corps des Janissaires par le Sultan Mahmoud, en 1826. Paris 1833; Tārīh-i Cevdet 12, pp. 147-151; s. auch Shaw: History II, pp. 19-21.

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Den Hintergrund bildete der griechische Aufstand und ganz allgemein die "Orientalische Frage"; vgl. Shaw: *History* II, pp. 29-32; Karal: *Osmanlı tarihi* V<sup>3</sup>, pp. 112-122; Iorga: *Geschichte* 5, pp. 317-350.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> S. Halil İnalcık, Art. ,Diizya. H. Ottoman'. In: EI<sup>2</sup> H.

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> S. Pakalın: Tarih deyimleri, Bd. 1, p. 281.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Diese Ernennung verzeichnet auch Mehmed Süreyyā in seinem Werk Nuhbetü

leer aus (Şev. 1248 / beg. 21.2.1833) und war nun zum ersten Mal seit 20 Jahren wieder beschäftigungslos, und zwar für fast zwei Jahre. In dieser neuen Mußezeit des Pensionärs machte sich unser Autor an die Niederschrift seiner Fortsetzung zu Münībs Fortsetzungen zu dem Werk Devhatü l-Meṣāyiḥ. Ergänzungen scheint er bis in das Jahr 1251/1835 besorgt zu haben, als er schon eine neue Amtszeit in der obersten Finanzbehörde (cerīde nezāreti) zusammen mit der Kopfsteueraufsicht (cizye muḥāsebeciliği) hinter sich gebracht hatte (Ernennung am Anf. Şa'b. 1250 / beg. 3.12.1834). An dieser Stelle endet die autobiographische Skizze. Für die beiden letzten Lebensjahre lassen sich aus keiner unserer biographischen Quellen Aufschlüsse gewinnen.

Ableben

Die meisten Biographen geben 1253/1837 als Todesjahr an, so Mektūbīzāde (B, f. 151r Z. 18), Faṭīn (p. 317), 'OM (III, p. 70), während İnal (SATŞ I, p. 353) das Jahr 1254/1838 vertritt — wohl nach S'O (II, p. 98). Süleymān Fā'iķ fand seine letzte Ruhestätte auf dem Friedhof in Rumili Hisarı, am Bosporus<sup>293</sup>.

Nachkommen

An Nachkommen unseres Autors kann nur eine Tochter nachgewiesen werden, die einen Ahmed 'Izzet Efendi heiratete und zwei Söhne hatte: den Hasan Nüzhet Efendi (1826-1890), der ein gewisses dichterisches Talent bewies, und Rif'at Efendi, dessen Sohn, Rifkī, wiederum eine gewisse Reputation als Dichter besaß<sup>294</sup>.

Werk Sefinetü r-rü'esā Süleymān Fā'iks erste, für uns greifbare, schriftstellerische Tätigkeit dürfte in die Jahre 1807-12 zurückreichen, als Ḥālet Efendi — nur mit kurzer Unterbrechung — zu einer der führenden Persönlichkeiten in Istanbul wurde: das biographische Werk Sefīnetü r-rü'esā schließt mit dem Jahr 1753 an die Reihenbiographie Ḥalīfetü r-rü'esā über die niṣāncī und re'īsū l-kūtīāb des Osmanischen Reiches von Aḥmed Resmī (1700-83) an und führt sie im selben Stil bis zum Jahre 1219/1804-05 fort<sup>295</sup>. Süleymān war damals Mitte Zwanzig,

l-veķā'i', Bd. 1, Druck: Istanbul o.J., p. 9. Zu dem Posten selbst s. Pakalın: Tarih deyimleri, Bd. 3, pp. 62-63.

<sup>293</sup> OM III, p. 70. Dieser Friedhof ist heute unter dem Namen Aşiyan Mezarlığı bekannt und weist nur noch Grabsteine des 20. Jahrhunderts auf.

<sup>294</sup> Diese Einzelheiten finden sich in dem kleinen Kapitel ,Nüzhet' bei İnal: SATŞ II, pp. 1272-74.

<sup>295</sup> Der Druck des Grundwerkes *Ḥalīfetū r-rū'esā* mit den Fortsetzungen des Süleymān Fā'iķ (Istanbul 1269/1852-53) weicht nicht wenig von den Handschriftenfassungen ab. Dies zeigt sich insbesondere in den unterschiedlich erfaßten Zeitspannen der einzelnen Teile und an der Ergänzung von Lebensdaten. Schlechta-Wssehrd hat 1854 als erster auf den Druck aufmerksam gemacht (s. 'Ausführlicher Bericht'). In seiner 1855 erschienenen *Tezkire* weist Faṭīn nur auf Süleymān Fā'iķs Sefīne hin; so auch S'O (erschienen 1893-94).

und Ahmed Resmī muß durch die Vielzahl und Themenbreite seiner Werke ein eher einschüchterndes Beispiel gewesen sein. Im Vergleich ist dies Erstlingswerk auch in Stil und Sprache bescheidener ausgefallen als das des Ahmed Resmī und auch weit weniger ,sophisticated als die 30 Jahre später entstandene Fortsetzung zu Devhatü l-Meṣāyiḥ, was keinesfalls verwunderlich ist. Eine weitere Aktualisierung der Reihenbiographie über die re īsü l-küttāb bis ins Jahr 1833 scheint Süleymān Fā'ik etappenweise unternommen zu haben. Auf diese notwendige und lohnende Untersuchung anhand eines Vergleichs der vorhandenen Textzeugen kann hier nur hingewiesen werden 296.

Süleymān Fā'ik widmete sein Erstlingswerk 1812 dem vormaligen re'īsü l-küttāb Ḥālet Efendi, der sein Gönner gewesen zu sein scheint und der vielleicht auch die Anregung zur Abfassung gegeben hat<sup>297</sup>. In späteren Jahren distanzierte sich Süleymān Fā'ik von dem erst so mächtigen und dann tief gefallenen Ḥālet, doch ist nicht nachweisbar, in welcher Zeit dieser Sinneswandel eingesetzt hat <sup>298</sup>.

Süleymān Fā'iks heute am wenigsten bekanntes<sup>299</sup>, aber wohl interessantestes Werk ist seine sogenannte *Mecmū'a*, die er selbst augenscheinlich vor der Öffentlichkeit verborgen hielt. Wie könnte es sonst sein, daß sowohl Faṭīn als auch Meḥmed Süreyyā diese originelle Sammlung von Gedichten, Geschichten, Anekdoten, Erinnerungen mit Stillschweigen übergehen und als erster Brūsalı Mehmed Tāhir darauf aufmerksam macht?

Diese kuriose Mischung von Ernsthaftem und Scherzhaftem, von kunstvoller Poesie und teilweise recht derber Prosa demonstriert augenfällig, was einen gebildeten, jedoch nicht im klassischen Sinne akademisch ausgerichteten Osmanen des frühen 19. Jahrhunderts interessieren konnte, was er so an kleinen Geschichten aufschnappte, was ihm gelegentlich durch den Sinn ging. Ohne vergleichbare Werke heranziehen zu können, muß die Interpretation der Mecmū'a allerdings vorsichtig betrieben werden.

Die heute vorhandenen zwei Exemplare der *Mecmū'a* sind sehr unterschiedlich<sup>300</sup>. Das eine, offensichtlich ältere, in deutlichem Ta'līk geschriebene,

- <sup>296</sup> Die Angaben in den Handschriftenkatalogen erwähnen in der Regel die unterschiedliche Anzahl der in den einzelnen Abschriften enthaltenen Biographien, lösen den "Widerspruch" aber nicht mit dem Hinweis auf den doppelten Fortsetzungscharakter von Sefinetü r-rü'esā auf. Auch ist bisher nicht geklärt, welches im einzelnen die Unterschiede zwischen den Handschriftenfassungen und dem Druck sind.
  - <sup>297</sup> S. Hs. Istanbul, Süleymaniye, Halet Ef. No. 609, Kolophon f. 27v.
- <sup>298</sup> Dies zeigt erst einmal seine Biographie des Hālet in der zweiten Fortsetzung zu *Ḥalīfet* (Druck: pp. 160, 190) und weiterhin einige spitze Bemerkungen in der *Mecmū'a* (Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 9577, f. 7v).
- <sup>299</sup> Hilmi Yücebaş hat das Werk für seine *Hiciv ve mizah edebiyatı antolojisi*, erweiterte 3. Auflage, Istanbul 1976, nicht herangezogen. Eine Bearbeitung bietet sich jedoch als eine vielversprechende Aufgabe an.
- 300 Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 3472 (in Ta'līķ) und TY No. 9577 (in Riķ'a). Ein weiteres Exemplar (Üniversite Ktph. TY No. 4100) erwähnt Levend: TET,

Мести а

ist vornehmlich eine Anthologie von Gedichten älterer oder mit Süleymän Fä'ik zeitgenössischer osmanischer Dichter (rund 60 Namen), während das jüngere, in Rik'a nach unbekannter Vorlage kopierte Exemplar die größere Anzahl an Essays und Anekdoten aufweist. Dies soll nicht heißen, daß die beiden Handschriften etwa vertretend für zwei verschiedene *Mecmū'as* stehen, dafür ist die Übereinstimmung der beiden, vor allem was längere Abschnitte betrifft<sup>301</sup>, zu weitgehend. Eher darf ein unterschiedliches Stadium der Vollendung bei der Vorlage als Hintergrund vermutet werden. Auch spätere Zusätze aus fremder Feder sind nicht auszuschließen.

Die berührten Themenkreise sind weit gesteckt: Notizen zur Geographie, Astrologie, Hadithwissenschaft, Philosophie, Geschichte (Sassaniden, abbasidische und osmanische Geschichte, Kolumbus, etc.). Wort- und Zahlenspiele wechseln einander ab mit Bemerkungen über verstorbene und zeitgenössische Personen, persönlichen Erinnerungen und damals vielleicht gängigen Anekdoten und bon mots. Öztelli nennt das Werk eine wichtige Quelle für die Kulturgeschichte des Osmanischen Reiches in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, womit er vornehmlich auf die biographischen Notizen über Musiker, Meddah und Schattenspieler abzielt (Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 9577, ff. 21r-22v)<sup>302</sup>.

Auch İnal bezieht eine Anzahl der Anekdoten und Zitate, mit denen er die Abschnitte über Mehmed Es'ad Efendi, 'İzzet Molla und Hālet Efendi (vgl. SATŞ I, passim) würzt, aus dieser Mecmū'a. Doch beweisen gerade diese impromptus, daß S. N. Erguns These (TŞ III, p. 1409), das Werk sei 1231/1815 beendet worden, nicht haltbar ist, da sie sich öfters auf Ereignisse der 20er und 30er Jahre des 19. Jahrhunderts beziehen. Andererseits ist es aber auch unwahrscheinlich, daß Süleymān Fā'ik seine Mecmū'a während seines letzten Dienstjahres (1250/1835) geschrieben habe, wie 'OM (III, p. 71) geltend macht. Gerade der Blütenlesecharakter dieser Sammlung läßt eine längere Entstehungszeit erwarten. Über die baren Lebensdaten der autobiographischen Skizze hinaus gibt die Mecmū'a wenig her über den Bekanntenkreis des

p. 372, doch ist diese Hs. zur Zeit nicht auffindbar. Die von Levend an derselben Stelle angegebene Signatur eines vierten Exemplares enthält ein anderes Werk.

301 Als Beispiele seien genannt: die Abschrift von Hāccī Halīfas Risāle Dustūr alfamal fī işlāḥ al-ḥalal (Text s. Orhan Sait Gökyay: Kâtip Çelebi. Yaşamı, kişiliği ve yapıtlarından seçmeler. Ankara 1982, pp. 233-248), die Şeyh Mehmed Emīn Tokadī zugeschriebene Risāle İrşād as-sālikīn (ein Werk unter diesem Titel kann ich für Tokadī nicht nachweisen), ein Ahmed Resmī zugeschriebenes Cevāb-nāme (von dem Süleymān Fā'ik behauptet, er habe es wiederaufgefunden), ein Luġāt-i Ermenīye des Refī' Kālāyī (s. Faṭīn: Tezkire, pp. 161-162).

302 Cahit Öztelli: Oyun tarihimiz için önemli yitik bir eser. In: Türk Dili 33 (1976), pp. 431-432; desweiteren: Köprülü: Meddahlar, pp. 406-410; Barbara Kellner-Heinkele: Aus dem osmanischen Musik- und Theaterleben. In: Studien zur Geschichte und Kultur des Vorderen Orients. Festschrift für Bertold Spuler zum 70. Geburtstag. Leiden 1981, pp. 181-196.

Süleymān Fā'ik, die politische Stellung, die er in den Jahren zwischen Reaktion und Reform, die sich mit seiner zweiten Lebenshälfte decken<sup>303</sup>, bezog, und über das literarische Klima der Periode. Kein Wort fällt über das eigene Familienleben. Auf die Persönlichkeit, oder eher die Interessen des Autors, fällt nur indirekt ein Licht, eben durch die Auswahl der Themen in der Mecmū'a.

Immerhin geht aus einem Abschnitt über das Ordensleben in Istanbul hervor, daß er selbst dem Mevlevīḥāne von Yeniķapı verbunden war, wobei er betont, daß er nichts gegen den Orden habe. Dennoch finden sich neben informativen Notizen über die Orden und einfachen theologischen Essays auch zahlreiche *stories*, in denen er sich über Scheiche und Derwische lustig macht oder gar deren Heuchlertum anprangert <sup>304</sup>.

Über die osmanischen Sultane läßt sich unser Autor nur in einigen Parabeln aus, umsomehr über die persönlichen Schwächen weltlicher, aber auch geistlicher Würdenträger. Die Mischung bleibt aber im Lot, da schlagfertige Antworten oder clevere Schachzüge ebenfalls Erwähnung finden.

Interessant ist, daß in den Augen unseres Autors das Osmanische Reich schon im Osten von Konya nur noch von türkmenischen Stämmen, Kurden, Lazen und Arabern bewohnt war. Aber auch die seiner Ansicht nach türkischen Gebiete sind für ihn nicht homogen, schon wegen der unterschiedlichen Dialekte der Bevölkerung. Sein eigener Wortschatz ist reich: je nach Thema gewählt bis drastisch, so daß eine eigene sprachliche Untersuchung der Mecmü'a vielversprechend erscheint.

Leider läßt sich aus den Anekdoten über die Zeitgenossen kein rechtes Bild gewinnen, in welchem Bekanntschaftsverhältnis Süleyman Fa'ik zu den einzelnen Exponenten stand. Immerhin scheint er die Familie Keçecizade gut gekannt zu haben, da ihn Jugenderinnerungen mit einem der Familienmitglieder verbinden 305. Auch dem berühmten Keçecizade 'İzzet Molla (1785-1829) stand er nahe, über den amüsierte wie bissige Bemerkungen fallen 306.

Der in diesem Zusammenhang aufkommende schneidende Ton gegenüber dem Scheichülislam Yāsīncizāde 'Abdülvahhāb Efendi (102., amtierte 1821-22, 1828-33)<sup>307</sup> dringt auch in dessen Biographie im Zeyl zu *Devhatü l-Meşāyih* durch (Hs. B, ff. 182v-184r). Besonders zahlreiche Anekdoten weiß unser Autor vom Scheichülislam Mehmed Zeynül'ābidīn Efendi (99.) zu erzählen<sup>308</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> Nur an zwei Stellen räsoniert der Staatsdiener über die Ungebärdigkeit der Janitscharen (Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 9577, ff. 26r, 91v).

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 9577, ff. 4r-5v, 8v-9r, 45v-46v, 58v-60v, 63r, 80r-81v.

<sup>305</sup> Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 9577, f. 96v.

<sup>306</sup> Ff. 7v-8r, 93r-94, 98v. Zur Person s. Fahir İz, Art. , İzzet Molla'. In: EI2 IV.

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> Mecmū'a (TY No. 9577), ff. 7v, 93r, 97v.

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> Mecmū'a (TY No. 9577), ff. 27r, 93v, 99v-101v, 102v. Weitere Anekdoten betreffen die Scheichülislame Dürrīzāde es-Seyyid 'Abdullāh (98. — ff. 100r, 102v),

Doch blieb Süleymān Fā'ik das Schicksal des freimütigen — oder aggressiven, je nach Blickwinkel des osmanischen Zeitgenossen — 'İzzet Molla erspart: sein Leben war eine schier ununterbrochene, schön regelmäßig gereihte Kette verantwortlicher Stellungen, die vielleicht auch finanziell nicht uninteressant waren. İnals Beurteilung von Süleymān Fā'ik, die auf der Mecmū'a basiert (s. SATŞ I, pp. 353-355), ist nicht gerade objektiv zu nennen: "Süleymān Fā'ik, ein Meister des Sarkasmus unter seinen Zeitgenossen, ist mehr durch seinen Namen und seine Mecmū'a als durch seine Persönlichkeit bekannt" (TḤ, p. 20, Anm. 1). Dies ist schlicht eine Banalität, die auf die meisten osmanischen Autoren zutrifft. Man muß dazu sagen, daß dieser Satz im Zusammenhang mit der Wiedergabe einer Kritik Süleymān Fā'iks an Mustakīmzāde fällt, einer Person, die in İnals Augen keine Fehler hatte.

Das Echo der Zeitgenossen auf Süleymān Fā'ik ist schwer auszumachen. Mektūbīzāde jedenfalls hielt zumindest dessen Fortsetzung zu Devhatū l-Meṣāyiḥ für unverantwortbar (B, f. 151v Z. 1-3). Dem heutigen Leser dieser Schrift erscheinen solche Bedenken allerdings überspitzt, vielleicht noch nicht einmal dem Willen zur Objektivität oder Ausgewogenheit entsprungen, sondern der Bigotterie und dem Wunsch zu zementieren, "was sein soll'. Angesichts der Materiallage sollte die Gefahr einer Überbewertung beider Standpunkte gesehen werden.

20 Jahre nach seinem Tod scheint Süleymān Fā'iks originellstes Werk, die *Mecmū'a*, schon vergessen, hält man sich an Faṭīn — oder war dieser hier nur grob nachlässig in der Bestandsaufnahme? Jedenfalls lobt er einzig Süleymān Fā'iks Talent für *inṣā*, sein Werk *Sefīnetü r-rū'esā* und seine Verse, von denen er die Kostprobe eines Gasels mit dem *redīf* "ṭa'n edelīm" (schmähen wir) gibt <sup>309</sup>. Înal will Süleymān Fā'iks dichterische Ader nicht recht gelten lassen

Mekkīzāde Muṣṭafā 'Āṣim (100. — ff. 75v, 100v), el-Ḥācc Ḥalīl (101. — f. 100v), Bustānzāde Meḥmed (20. — f. 97v), Yaḥyā (27. — f. 97r-v), Ḥocazāde Meṣʿūd (36. — f. 97r), Yeniṣehirli 'Abdullāh (57. — f. 7v), Dāmādzāde Ebū l-Ḥayr Aḥmed (60. — f. 76r), Çelebizāde İsmāʿīl 'Āṣim (74. — f. 85r), Pīrīzāde 'Oṣmān Ṣāḥib (77. — f. 3v), Vaṣṣāfzāde Meḥmed Es'ad (82. — f. 74r), Es'ad Efendizāde Meḥmed Ṣerīf (83. — f. 74r), Dürrīzāde es-Seyyid Meḥmed 'Ārif (87. — f. 102r), Meḥmed Mekkī (89. — f. 102r), Ḥamīdīzāde Muṣṭafā (91. — f. 102r), Ṣamānīzāde 'Ömer Ḥulūṣī (94. — f. 75r).

<sup>309</sup> Faṭīn, p. 316. Das Gedicht ist in keiner der beiden erhaltenen Kopien der *Mecmū'a* verzeichnet. Da das Gedicht doch etwas über unseren Autor auszusagen vermag, sei hier eine eher wörtliche Übersetzung vorgeschlagen:

- 1 Schmähen wir die Position des Glückbegünstigten oder seinen Besitz? Schmähen wir das Verhalten des Absteigers oder sein Wesen?
- 2 Trotz Kommentar (Erklärung) hat sich meine schwierige Frage (Problem) nicht lösen lassen.
  - Schmähen wir das Hin- und Herreden des Meisters?
- 3 Das Fiebergesicht dieser Aufregung hat mich verbrannt, Schmähen wir die Röte des Gesichts oder sein Grübchen?

(SATŞ I, p. 354), auch wenn Faṭīn, Meḥmed Sureyyā und Meḥmed Ṭāhir Brūsalı ihm eine solche zubilligen. Welche Verse in der Mecmū'a unserem Autor zuzuschreiben sind, wird nur eine spezielle Untersuchung klären können.

Seine Fortsetzung zu *Devhatü l-Meşāyih* allerdings kann für diesen Fragenkomplex nicht herangezogen werden, da nur eine einzige Verszeile unter 46 osmanischen Gedichtfragmenten und Chronogrammen darin ausdrücklich auf Süleymān Fā'ik zurückgeht (K 2, f. 98r Z. 6-7)<sup>310</sup>. Ansonsten sind 21 anonym, 15 von Surūrī (1752-1814), dem berühmten Chronogrammschreiber<sup>311</sup>, drei von 'İzzet Molla (1785-1829)<sup>312</sup>, eine Verszeile von 'Āṣim (gest. 1819)<sup>313</sup>, dem Reichschronisten, zwei weitere von Mīr Meḥmed Besīm<sup>314</sup> und je eine von dem Müderris Mīrī 'Alemzāde Rif'at Bey (†1251/1835)<sup>315</sup>, dem Reichschronisten Meḥmed Es'ad Efendi (1790-1848)<sup>316</sup> und Müderris 'Abdül'azīz Molla Efendi<sup>317</sup>. Diese Versauswahl dürfte allerdings eher dem Thema des Werkes angepaßt sein als die Versiertheit des Süleymān Fā'ik in der zeitgenössischen Poesie widerspiegeln.

Mehr als aus seinen Reihenbiographien Sefīnetü r-rū'esā und Devhatū l-Meṣāyiḥ, die einen gewissen Anspruch auf traditionelle osmanische Gelehrsamkeit erheben, tritt uns Süleymān Fā'iḥ aus seiner Mecmū'a als eigenständige Persönlichkeit entgegen. Er war beruflich erfolgreich, viel herumgekommen und hatte sich in den politisch tonangebenden Kreisen bewegt, daneben aber auch eine Neigung für Literatur und Geschichte zu pflegen verstanden. In seinen Werken verbinden sich Züge des traditionellen Bildungsideals mit den individuelleren Einfällen osmanischer Literaten der ersten Hälfte des

- 4 Im Kummer vergeht unsere Zeit, o weh o weh! Schmähen wir des Geschickes Monate oder Jahre?
- 5 Für den wahren Dichter gibt es kein "tanzīr" (Nachdichtung). Schmähen wir Fā'iks Temperament oder sein Reden?

Hier äußert sich, scheint mir, weniger der Hang, alles und jeden herunterzumachen, wie zumindest Inal interpretiert (SATŞ I, p. 354), sondern eher, wie einer sich mit gewisser Arroganz auf die Realitäten des Lebens einläßt.

- <sup>310</sup> Verse in arabischer und persischer Sprache finden sich dagegen keine.
- <sup>311</sup> Gibb: *HOP* IV, pp. 265-278; eine Sammlung seiner Chronogramme hat Ahmed Cevdet zusammengestellt: *Surūrī mecmū'ası*. Druck: Istanbul 1299/1882.
  - <sup>312</sup> Gibb: *HOP* IV, pp. 304-322; İnal: *SATŞ* I, pp. 735-756.
- <sup>313</sup> Schlechta-Wssehrd: OGNZ, pp. 10-11; GOW, pp. 339-340; İnal: SATŞ I, pp. 54-60
- 314 Nach Faţīn: Tezkire, pp. 26-27 ein Verwandter des Scheichülislam Muṣṭafā 'Āṣir Efendi (93., amtierte 1798-1800); nach dem Stammbaum dieses Scheichülislam (in Devhatü l-Meṣāyiḥ zeyli von Münīb) ein Enkel von dessen Schwester Ḥāfize Ḥanım Efendi.
  - 315 Fațin: Tezkire, p. 154.
  - <sup>316</sup> GOW, pp. 354-355.
  - 317 Nicht zweifelsfrei identifizierbar.

19. Jahrhunderts, was ihn zu einer nicht alltäglichen Erscheinung der Ära Mahmuds II. macht <sup>318</sup>.

í

<sup>318</sup> Nach Levend (TET, pp. 166-167) läßt sich die Gattung mecmū'a in vier Gruppen einteilen. Unter den wichtigen Beispielen für die Gruppe der Blütenlesen bekannter Personen (Gedichte, Anekdoten, Geschichten, Impromptus usw.) nennt Levend Süleymān Fā'iķs Mecmū'a an erster Stelle. Daneben wird nur ein weiteres ähnliches Werk eines Zeitgenossen aufgeführt. Allerdings basiert Levends Überblick fast ausschließlich auf Istanbuler Bibliotheken. Im Grunde ist die Gattung mecmū'a noch völlig unerschlossen.

## 'ABDÜL'AZĪZ MEKTŪBĪZĀDE EFENDI

## Eigene Werke:

Devhatü l-Meşāyih zeyli — nach der inneren Evidenz des Werkes um 1260 / beg. 22.1.1844 abgefaßt; P I enthält Zusätze bis zum Jahr 1262 / beg. 30.12.1845.

"Şaķā'iķ-i nu'mānīye ve zeyllerinin muhtaşarı" — Hs.: Istanbul, Üniversite Kütüphanesi TY No. 2413, ff. 1v-140r; ohne Datierung, wohl um 1850 entstanden. Titel nach Levend: TET, p. 419: Terācim-i aḥvāl-i 'ulemā ve meṣāyiḥ, nach GOW, p. 359: Tabakāt-i terācim.

"Tārīḥ-i 'Osmānī'' — Hs.: Istanbul, Üniversite Kütüphanesi TY No. 2413, ff. 143v-169v; Beginn der Niederschrift: 19. Ram. 1267 / 18.7.1851.

Letztere zwei Werke tragen in der Handschrift keine Titel, sind aber in der Bibliothekskartei unter den hier verwendeten Titeln geführt.

Biographische Angaben über Mektūbīzāde (in chronologischer Aufeinanderfolge):

Devhatü l-Meşāyih, Mektūbīzādes Fortsetzung = Teil 7, passim. Das vermutliche Autograph (Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 3829, f. 37v) enthält darüberhinaus ein undatiertes Kolophon mit Angaben zu seiner beruflichen Stellung.

"Şaķā'iķ-i nu'mānīye ve zeyllerinin muhtaṣari", Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 2413, f. Iv.

.. Tārīh-i 'Osmānī'', ibid., ff. 143v-144r.

Dā'ud, gen. Faţīn: Tezkire-i hātimetü l-eş'ar, Druck: Istanbul 1271/1856, pp. 297-298.

Mehmed Süreyyā: Sicill-i 'Osmānī, Bd. III. Istanbul 1311/1893-94, p. 340.

Mehmed Tāhir Brūsalı: 'Osmānlı mü'ellifleri, Bd. III. Istanbul 1343/1925, p. 107.

Franz Babinger: Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke. Leipzig 1927, pp. 358-359.

İbnülemin Mahmud Kemal İnal: Son asır Türk şairleri, Bd. I. Istanbul 1930, p. 42. (Die Ausgabe Istanbul 1969 weist diese Seite nicht auf.)

Sadettin Nüzhet Ergun: Türk şairleri, Bd. II. Istanbul o.J., p. 625.

Agâh Sırrı Levend: Türk edebiyatı tarihi, Bd. 1. Ankara 1973, pp. 373, 419.

Bursalı Mehmed Tâhir Bey: Osmanlı müellifleri, Hrsg. İsmail Özen, Bd. 3. Istanbul 1975, pp. 27-28.

Türk dili ve edebiyatı ansiklopedisi, Bd. 1. Istanbul 1977, p. 18.

Atilla Özkırımlı: Türk edebiyatı ansiklopedisi, 4. Aufl., Bd. 1. Istanbul 1987, p. 22.

Beweggründe zur Abfassung der Fortsetzung zu Devhatü l-Mesāyih Der vierte Autor und damit — nach Münīb und Süleymān Fā'iķ — dritte Fortsetzer, der an dem Werk Devḥatü l-Meṣāyiḥ beteiligt ist, Mektūbīzāde, muß vor allem im Zusammenhang mit Süleymān Fā'iķ gesehen werden. Mektūbīzāde war nämlich kein Fortsetzer in dem bei osmanischen Biographiensammlungen sonst üblichen Sinn, sondern er fühlte sich — "trotz mangelnder Befähigung", wie er sich entschuldigt (B, f. 151v Z. 6-7) — zu einer Neuaufnahme des von Süleymān Fā'iķ schon behandelten Stoffes verpflichtet, da sein Vorgänger durch versteckte Boshaftigkeit den Anspruch auf Glaubwürdigkeit verwirkt habe (f. 151v Z. 1-3).

Mektūbīzāde 83

Süleymān Fā'iķ schrieb über eine Klasse, der anzugehören ihm nicht gelungen war — Mektūbīzāde tat dies *pro domo*. Er griff dabei Ereignisse auf, die sich in den Jahren 1807 bis 1838 abspielten, als er zwischen 6 und 37 Jahre alt war. Bis auf einen (100.) waren nun schon alle der Scheichülislame, um die es sich drehte, gestorben. Auch Süleymān Fā'iķ hatte bereits das Zeitliche gesegnet <sup>319</sup>.

Süleymān Fā'ik war Zeit seines Lebens viel herumgekommen, doch hatte er sich in regelmäßigen Abständen in Istanbul aufgehalten und gerade durch seine Anstellung in der Finanzverwaltung die Möglichkeit besessen, Regierungsklatsch und Tagesereignisse zu Ohren zu bekommen. Mektūbīzāde dagegen hatte mit 23 Jahren (1140 / beg. 26.8.1824) die Hauptstadt verlassen, um die nächsten 17 Jahre an verschiedenen Orten Anatoliens und Rumilis als Richter zu wirken.

Im Grunde kann es hier nicht darum gehen zu entscheiden, welcher von beiden Autoren die Periode ,richtiger' beschrieben habe, denn beide hatten wohl ,ihre' Wahrheit, und eine ,objektive' Beurteilung der von ihnen beschriebenen Persönlichkeiten ist uns verwehrt. Interessant ist in erster Linie die Tatsache eines ,berichtigenden' Zeyls. Auf diese Weise geben uns die beiden Texte die Möglichkeit, im Vergleich zu erkennen,  $da\beta$  osmanische Autoren des 19. Jahrhunderts voneinander abweichende Meinungen vertraten, wie sie diese vertraten und vor welchem sozialen Hintergrund.

Biographische Quellen Über Mektūbīzādes Leben sind wir nicht so ausführlich unterrichtet wie über das des Süleymān Fā'ik, vor allem, weil von ihm bisher keine autobiographischen Aufzeichnungen im eigentlichen Sinne zutage getreten sind. Seine persönlichen Angaben im *Devḥatū l-Meṣāyiḥ* sind eher karg zu nennen. Die Einleitungen zu zwei weiteren, unvollendet gebliebenen Werken des Mektūbīzāde<sup>320</sup> enthalten einige persönliche Bemerkungen, die jedoch zu knapp sind, um Wesentliches zu seiner Biographie beizutragen.

So sind wir weitgehend darauf angewiesen, Faţīns Aufzählung der Lebensstationen zu folgen, die zwar — wie sich immer wieder zeigt — im allgemeinen nicht ganz verläßlich sind, in diesem Fall jedoch auffallend präzise und detailliert. Es ist nicht von der Hand zu weisen, daß Faţīn (gest. 1283/1866-67) seinen Zeitgenossen Mektūbīzāde persönlich um Angaben gebeten hat, da er schreibt: ... "und vor dem Druck meiner Tezkire ist er nach Manisa auf-

<sup>319</sup> Nach Mektūbīzāde, B, f. 151r Z. 18, im Jahre 1253 / beg. 7.4.1837.

<sup>320</sup> Die beiden Werke finden sich in der Istanbuler Handschrift Universite Ktph. TY No. 2413, jeweils ohne Titel, werden jedoch in der Bibliothekskartei unter den Titeln Şakā'ik-i nu'mānīye ve zeylleriniŋ muhtasarı, bzw. Tārīḥ-i 'Osmānī geführt. Der Text ist in nicht-kalligraphischem Rik'a geschrieben. Angesichts der zahlreichen Streichungen und Korrekturen dürfte es sich hier um das Konzept des Autors handeln.

gebrochen, um dort die Stellvertretung des Kadi wahrzunehmen" (*Tezkire*, p. 298). Faţīns *Tezkire* wurde 1271/1854-55 gedruckt, was einen *terminus ante quem* für Mektūbīzādes Abreise ergibt. Andererseits ist diese Bemerkung des Faţīn aber auch gewissermaßen privat und läßt auf eine Begegnung der beiden Männer, wenn nicht sogar auf eine Bekanntschaft, schließen.

Zu Fațīns Angaben vermögen Sicill-i 'Osmānī und 'Osmānlı mü'ellifleri nur wenig beizusteuern, da sie aus dessen Tezkire gespeist sind.

Herkunft und Jugend

Folgt man nun Fatīn 321, so ist Mektūbīzāde im Jahre 1216 / beg. 14.5.1801 in Istanbul geboren. Er war also 18 Jahre jünger als sein "Widerpart" Süleymän Fā'ik und gehörte im Vergleich mit Mustakīmzāde (geb. 1719) und Münīb (geb. Mitte 18. Jahrhundert) einer neuen Zeit an, der Periode der Reformansätze (tanzīmāt) des 19. Jahrhunderts. Und doch wirkt die Person des Mektūbīzāde — soweit sie eben aus dem Dunkel der spärlichen Nachrichten hervortritt — konservativ, ganz dem Bild des traditionellen osmanischen Kadis entsprechend, der seine Pflicht von Anstellung zu Anstellung erfüllt. Das Bild eines "ganz normalen Lebens" drängt sich auf vor dem Hintergrund größter innerer und äußerer Bedrohung des Reiches. Mektūbīzāde war gerade 25 Jahre alt, als die vak a-i hayrīye, die Vernichtung der Janitscharen (1826), stattfand. Der Aufstand der Griechen war in vollem Gange. Muhammad 'Alī war auf dem besten Wege, Ägypten und Syrien aus dem Reichsverband zu lösen. In seinen besten Jahren sollte Mektūbīzāde Zeuge der erbitterten Auseinandersetzungen zwischen den Traditionalisten und den Neuerern im Reichsinneren werden. Fast jedes Jahr brachte neue Feldzüge, und in sein letztes Lebensjahrzehnt fällt der Krimkrieg (1853-1856).

Mektūbīzāde nennt sich selbst 'Ābdül'azīz' 322 oder auch 'Mektūbī 'İzzetzāde 'Ābdül'azīz' 323. Die Namensform 'es-Seyyid 'Ābdül'azīz b. es-Seyyid Meḥmed 'İzzet' erscheint nur einmal, und zwar im Kolophon der Istanbuler Handschrift Üniversite Ktph. TY No. 3829, f. 37v, einem Textzeugen von Mektūbīzādes Fortsetzung zu dem Werk Devḥatū l-Meṣāyiḥ. Sehr überzeugend wirkt diese Benennung mit dem Seyyid-Titel allerdings nicht, zumal dieses Kolophon noch eine weitere Einzelheit enthält, die recht unwahrscheinlich klingt (s. unten).

Der Vater, Mehmed 'İzzet Efendi<sup>324</sup>, war lange Kethodā und Sekretär

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> Auch der vielbelesene İbnülemin Mahmud Kemal İnal folgt Faţīn in seinem Werk *Son asır Türk şairleri* I, p. 42, ohne allerdings die oben genannten unvollendeten Werke Mektūbīzādes miteinzubeziehen.

<sup>&</sup>lt;sup>322</sup> DM, Einleitung zu Teil 7 = Zeyl des Mektūbīzāde.

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup> Şakā ik-i nu mānīye ve zeyllerinin muhtaşarı, f. 1v. Fatīn (Tezkire, p. 297) nennt ihn 'Abdül'azīz Efendi'. Der Name 'Abdül'azīz (Mektūbīzāde)' findet sich zum ersten Mal bei Mehmed Süreyyā: S'O III, p. 340.

<sup>324</sup> Nicht "Mustafā", wie SO III, p. 290 angibt.

Mektübîzâde 85

(mektūbī) beim Scheichülislam<sup>325</sup> Dürrīzāde 'Abdullāh Efendi (98., amtierte 1808-10, 1812-15) gewesen — und zwar in den Tagen von dessen Amtsausübung wie auch der Amtslosigkeit (B, f. 158r Z. 9-10). So konnte er dem Jungen von Anfang an die förderliche Atmosphäre einer gehobenen Stellung in der Gesellschaft und wohl auch einen günstigen Start ins Leben bieten. Mektūbīzāde lobt die Zuwendung und Güte, die sein Vater und er von dem Scheichülislam erfahren hatten, in den höchsten Tönen (B, f. 158r Z. 9-15), während Süleymān Fā'iķ nicht vergißt, dessen Mürrischkeit und den unerhörten Luxus, mit dem er sich umgab, zu erwähnen (K 2, f. 102r Z. 15 - f. 102v Z. 4).

Mit 18 Jahren (1235 / beg. 20.10.1819) befand Mektūbīzāde sich am Beginn der Müderris-Laufbahn, was für Begabung, eine gründliche Ausbildung in den traditionellen Wissenschaftsfächern sowie für eine Förderung spricht, wie sie in dem patrimonial funktionierenden Osmanischen Reich üblich war. Will man dem schon erwähnten Kolophon zu einem Textzeugen von Mektūbīzādes Zeyl³²6 Glauben schenken, so hat es unser Autor bis zum Müderris an der Kılıç 'Ali Paşa Medrese im Range mūşile-i Süleymānīye³²7 gebracht. Faṭīn berichtet schließlich, Mektūbīzāde habe sich nach fünfjähriger Müderris-Tätigkeit für die nā'ib-Laufbahn (Stellvertreter eines Distrikt-Kadis) entschieden³²²8.

Ab 1240 / beg. 26.8.1824 befand sich Mektūbīzāde für fast 17 Jahre als nā ib in Anatolien und Rumili, in Intervallen von zumeist 20-30 Monaten den Wirkungsort wechselnd. Er begann als Kadi-Stellvertreter (niyābet) in Nazilli im Vilayet Aydın, wurde dann nach Cisr-i Ergene (heute Uzunköprü) im Vilayet Edirne, anschließend nach Manisa und İsparta versetzt. Die längste

Berufsweg

<sup>325</sup> Er hatte also nicht den wichtigen Posten eines Sekretärs beim Großwesir inne (dazu s. Carter V. Findley: The legacy of tradition to reform: Origins of the Ottoman Foreign Ministry. In: *IJMES* 1 (1970), pp. 337-338, 340-341), wie man ohne die Präzisierung durch den Sohn annehmen könnte. Näheres zu den Angehörigen der Müfti-Kanzlei bei Uzunçarşılı: İlmiye teşkilâtı, pp. 196-199 und Mouradgea d'Ohsson: *Tableau*, Bd. 4, pp. 508-510.

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> Hs. Istanbul, Üniversite Ktph. TY No. 3829, f. 37v.

<sup>327</sup> Uzunçarşılı (İlmiye teşkilâtı, p. 37, Anm. 1) erwähnt diese Rangverbindung schon für die 1. Hälfte des 18. Jahrhunderts; zum Rang mūṣile-i Süleymānīye s. weiterhin ibid., pp. 271-274; Mouradgea d'Ohsson: Tableau, Bd. 4, p. 489; Gibb - Bowen: Islamic society 1, II, pp. 146-147 mit Anm. Wie wenig Posten und Rang oft korrespondierten weist Uğur: Ottoman 'ulemā für das 17. Jahrhundert nach. Für die Verbindung des Müderrispostens in der Kılıç 'Ali Paşa Medrese mit dem Rang ibtidā'-i hāric s. Madeline C. Zilfi: The diary of a müderris: a new source for Ottoman biography. In: Journal of Turkish Studies I (1977), pp. 157-173, hier p. 159. Die innere Auflösung des Medresen-Systems fällt in die Periode der Tanzīmāt, vgl. Berkes: Development, bes. Kap. 4 und 6.

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> Zu Stellung und Pflichten des nā'ib s. Pakalın: Tarih deyimleri, Bd. 2, pp. 644-645; Mouradgea d'Ohsson: Tableau, Bd. 4, pp. 573-576.

Zeit (34 Monate) verbrachte er in Tirnovo<sup>329</sup>, woran sich fast zwei Jahre in Tekfurdağı (= Tekirdağ) am Marmarameer anschlossen. Seine letzte Station in Rumili war Uzunca Ābād (= Uzunca Ova) bei Hasköy, denn die weiteren Orte seiner Tätigkeit waren dann Kütahya, Kayseri und Manisa.

Rechnet man Fațīns Monatsangaben in Jahre christlicher Zeitrechnung um, so dürfte Mektūbīzāde im Jahre 1257/ca. Juli 1841 wieder in die Hauptstadt zurückgekehrt sein.

Bis 1262 / beg. 30.12.1845 lassen sich keine weiteren Posten nachweisen, doch scheint er sich in diesen vier bis fünf Jahren unter anderem mit der Abrundung seiner Fortsetzung zu *Devhatü l-Meşāyih*, die als Korrektur zu Süleymān Fā'iķs Fortsetzung gedacht war, beschäftigt zu haben; denn an einer Stelle im Text, die dem Scheichülislam Mekkīzāde Muṣṭafā 'Āṣim Efendi (100., amtierte 1818-19, 1823-25, 1833-46) gilt, bemerkt der Autor: "... bis zum Datum dieser meiner Niederschrift [12] 60..."<sup>330</sup>.

Die Hauptarbeit hatte er schon früher geleistet: denn trotz einiger Ungereimtheiten darf das Kolophon zu der Istanbuler Handschrift Üniversite Ktph. TY No. 3829 nicht als Fälschung beiseite geschoben werden. Hier erwähnt der Schreiber, Mektūbīzāde, er habe diese Reinschrift in seiner Eigenschaft als nā'ib von Kayseri beendet. Folgt man Faṭīns Angaben, so läßt sich Mektūbīzādes Amtszeit in dieser Stadt auf Herbst 1837 bis Frühjahr 1840 einkreisen. Der Text des zeyl geht tatsächlich bis auf wenige Stellen, die sich als spätere Zusätze erklären lassen, nicht über diese Jahre hinaus.

Im Jahre 1262 / beg. 30.12.1845 wurde Mektūbīzāde Beamter in der Erbschaftsverwaltung des Kadiaskeriats (beytü l-māl kassāmı)<sup>331</sup> und im darauffolgenden Jahr wurde ihm der Rang (pāye) eines Kadi von İzmir<sup>332</sup> zuteil. Für den Zeitraum 1848 bis Sommer 1852 lassen sich wiederum keine Bestallungen nachweisen, doch scheint sich unser Autor von neuem auf die Schriftstellerei verlegt zu haben. Diesmal dürften seine unvollendet gebliebene Kurzfassung des biographischen Sammelwerkes Şakā ik an-nu mānīya fī 'ulamā ad-dawla al-'Utmānīya von Taşköprüzade und der Fortsetzung dazu<sup>333</sup> sowie seine ebenfalls unvollendet gebliebene osmanische Geschichte entstanden sein<sup>334</sup>. Laut Einleitung wurde das letzere Werk am Donnerstag,

- 329 Es wird nicht spezifiziert, welches der drei in Frage kommenden Tirnovo in Rumili gemeint ist.
- 330 Beg. 22.1.1844; B, f. 160r Z. 17. Mustafă 'Āsim Efendi ist 1262/1846 gestorben. Unter den von Mektūbīzāde beschriebenen Scheichülislamen war er allein noch am Leben, als dieser seinen *zeyl* abschloß.
  - <sup>331</sup> Zur Entwicklung dieses Postens s. Uzunçarşılı: İlmiye teşkilâtı, pp. 121-125.
- 332 S'O III, p. 340 bemerkt vage, Mektūbīzāde sei in den Rang maḥrec erhoben worden. Das mevlevīyet von İzmir gehört aber zu den Posten des Ranges maḥrec (s. Uzunçarşılı: İlmiye teşkilâtı, p. 101 und Zilfi: Elite circulation, p. 319).
  - 333 Vgl. Babinger: GOW, pp. 84-87.
- 334 Hs. Istanbul, Universite Ktph. TY No. 2413, ff. 1v-140r, bzw. 143v-169v. Das zweite Werk schließt also unmittelbar an das unvollendete erste an.

87

19. Ram. 1267 / 18.7.1851 begonnen. Die in der Einleitung als telhūs bezeichnete Kurzfassung nennt Sultan 'Abdülmecīd (1839-61) als Regenten. Äußerlich gesehen wirkt die Handschrift, die beide Entwürfe enthält, durchaus einheitlich, so daß nicht von der Hand zu weisen wäre, daß beide Werke in der zweiten stellungslosen Periode Mektūbīzādes entstanden sind. In der Einleitung zur Kurzfassung klagt der Autor ausdrücklich, zu den müdderisīnden kudemā-i du'ā-gūyān-i müderrisīn-i 'uṭlet-ķārīnden, also den Arbeitslosen, zu gehören.

Mektūbīzāde war ungefähr 51 Jahre alt, als die zweite Periode einer längeren Arbeitslosigkeit ein Ende nahm. Im Şa'b. 1268 / beg. 24.9.1852 wurde er zum Kadi von Damaskus (Şām-i şerīf mevlevīyeti) ernannt, anschließend, jedenfalls vor 1271 / beg. 24.9.1854, dem Jahr der Drucklegung von Faṭīns *Tezkire*, ging er ein drittes Mal nach Manisa, wiederum als Kadi-Stellvertreter (nā'ib).

Hier endet unsere ausführlichste biographische Quelle, Faţīns *Tezkire*. Meḥmed Sūreyyā, dessen *Sicill-i 'Oṣmānī* knapp 30 Jahre nach Mektūbīzādes Tod zu erscheinen begann (1890), weiß dem noch hinzuzufügen, daß unser Autor es bis zum Rang (pāye) eines Kadi von Mekka und schließlich von Istanbul gebracht habe, allerdings ohne die entsprechenden Daten anzugeben.

Lebensende

Im Şaf. 1279 / beg. 29.7.1862, mit 61 Jahren, wurde Mektūbīzāde zum großherrlichen Vaķf-Beamten (evķāf-i hümāyūn³³⁵ müfettişi) erhoben, starb jedoch drei Monate später (Cum. I 1279 / beg. 25.10.1862) in Istanbul. Als Mitglied des Celvetiye-Ordens fand er seine letzte Ruhestätte im Hof der Şeyḫ Hüdāyī-Zāviye³³⁶ in Üsküdar.

Nachkommen

Näheres über seine zwei Söhne — Mehmed Süreyyā (S'O III, p. 340) erwähnt 'Izzet Mehmed Efendi (also benannt nach dem Großvater) und Behā'ī Efendi — wird sich wohl nur durch Zufall aufspüren lassen.

Werk

Mektūbīzāde war kein bedeutender Autor. Dementsprechend karg fallen in der einschlägigen Literatur die Nachrichten über ihn aus. Seine Fortsetzung zu dem Werk *Devhatü l-Meşāyih* galt den osmanischen Gewährsleuten Faṭīn, Mehmed Süreyyā und Brūsalı Mehmed Tāhir als sein Hauptbeitrag, doch

<sup>335</sup> Die Gründungsgeschichte und die Biographien von 30 Chefs dieses Ministeriums wurden von İbnülemin Mahmud Kemal İnal und Hüseyin Hüsameddin aufgezeichnet. Eine sprachlich modernisierte Version von Nazif Öztürk findet sich in *Vaktflar Dergisi* 15 (1982), pp. 89-99, 16 (1982), pp. 31-42, 17 (1983), pp. 61-78, 18 (1984), pp. 43-59.

<sup>336</sup> Eine Lebensbeschreibung dieses Scheichs und eine Charakterisierung des von ihm gegründeten Ordens findet sich im Art. "Celvetiye" von Abdülbâki Gölpınarlı in 1A 3, pp. 67-69. Der größte Teil dieses Friedhofs ist heute der Öffentlichkeit unzugänglich, so daß nicht feststellbar war, ob das Grab noch vorhanden ist.

selbst Babinger hat kein Exemplar davon zu Gesicht bekommen. Genausowenig hatte er das nur in O'M III, p. 107 erwähnte Autograph der sekundären Werke "Tārīḥ-i 'Osmānī' und "Tabaķāt-i terācim' gesehen. Erst Levend gibt eine knappe Charakteristik des letzteren Werkes (TET, p. 419), jedoch mit falscher Bibliothekssignatur<sup>337</sup>. Die in derselben Handschrift enthaltene osmanische Geschichte notiert er allerdings nicht, obwohl dies in den Rahmen seines Buches gepaßt hätte.

In der Einleitung zu dem biographischen Werk <sup>338</sup>, das als ersten Namen den Scheich Edebali <sup>339</sup> anführt und mit dem unter Sultan Murād III. (1574-95) gestorbenen Edirneli Mehmed Mecdī Efendi (†999/1590) abbricht, erklärt Mektūbīzāde, die vorzüglichen Biographiensammlungen von Ṭaşköprüzāde und seinen Fortsetzern 'Aṭā'ī, 'Uṣaķīzāde und Şeyhī seien zu umfangreich und ihre Abschriften zu selten, um wie verdient in allgemeinem Gebrauch zu sein. Er wolle daher diesem Übelstand mit einer handlichen Kurzfassung Abhilfe schaffen. Tatsächlich handelt es sich hier um eine biographische Blütenlese der bekannteren Gestalten, denen jeweils nur wenige Zeilen gewidmet sind. Welche Umstände dazu führten, daß Mektūbīzāde seinen Vorsatz schon beim Resümieren von 'Aṭā'īs Zeyl aufgab, ist nicht ersichtlich.

Mektūbīzādes "Tārīḫ-i 'Oṣmānī' ist wie das biographische Werk titellos und im Zustand eines Konzeptes mit vielen Korrekturen und Streichungen geblieben. In der Einleitung heißt es, daß der Autor aufgrund einer im encümen-i dāniş³40 entbrannten Diskussion über die Anfänge des Osmanischen Reiches dazu angeregt wurde³41, ein einfaches Handbuch ohne schmückendes Beiwerk für den Gebrauch in den Grundschulen (mekteb) in Angriff zu nehmen³42. In diesem Zusammenhang wird auch der Unterstützung (ḫayrāt) der Vālide Sulṭān³43 gedacht.

- <sup>337</sup> Die korrekte Signatur ist TY No. 2413 der Universitätsbibliothek Istanbul.
- <sup>338</sup> Verfaßt während der Regierungszeit Sultan 'Abdülmecīds (1839-61); s. auch die Diskussion oben.
- <sup>339</sup> Dies ist auch der erste Name in Mehmed Mecdīs türkischer Übersetzung von Ṭaşköprüzādes Śaqā'iq an-nu'mānīya (Druck: Istanbul 1261/1852, p. 11). Scheich Edebali ist der legendenumwobene geistige Führer und Schwiegervater Sultan 'Osmāns I., des Reichsgründers.
- <sup>340</sup> Die 1851 gegründete kurzlebige Akademie der Wissenschaften war dazu bestimmt, die Wissenschaften im europäischen Sinne zu fördern, wobei die Aufmerksamkeit zuerst der Geschichte und der Türkischen Sprache galt. Cevdet Paşas Geschichte der Reformbewegung (sein *Tārīḫ*) ist das bedeutendste Produkt dieser Akademie; vgl. Pakalın: *Tarih deyimleri*, Bd. 1, pp. 529-531; Berkes: *Development*, pp. 177-178; Karal: *Osmanlı Tarihi* VI, pp. 176-178.
- <sup>341</sup> Aus dieser Formulierung geht nicht hervor, ob Mektūbīzāde eines der 40 ordentlichen Mitglieder des *encūmen-i dāniş* war. Dazu kamen 40 korrespondierende Mitglieder, vgl. Karal: *Osmanlı Tarihi* VI, p. 177.
  - <sup>342</sup> Beginn der Niederschrift: 19. Ram. 1267 / 18.7.1851.
  - 343 Es dürfte sich um Bezm-i 'Ālem, die zweite Frau Sultan Mahmūds II. (1808-39)

Die Geschichte beginnt mit der Zeit der Stammesführer Süleyman und Ertogrul (13. Jahrhundert) und bricht in der Beschreibung der Regierungszeit Bayezīds I. Yıldırım (1389-1402) nach der Überschrift Hareket-i hümāyūn bi-cānib-i Kayseriye ve Sivas ve Tokat ab. Der Stil ist einfach und faktenvermittelnd.

Mektūbīzādes Fortsetzung zu Devhatü l-Meşāyih, die als ,Revision' der Fortsetzung von Süleymān Fā'ik gedacht war, ist stilistisch anspruchsvoller. Im Vergleich mit seinem Vorgänger befleißigt sich Mektūbīzāde eines blumigen Stils der hübschen Vergleiche und überschwenglichen Attribute, ohne jedoch in langwierige Perioden zu verfallen. Das Ergebnis, das sich aus dem Gesagten herausfiltern läßt, ist eher dünn, d.h. außer ein paar korrigierten Jahreszahlen vermittelt Mektūbīzāde keine neuen Fakten, die über die in Süleymān Fā'iks Zevl gebrachten Informationen hinausführten. So erweist sich dies Werk weniger als historisches Korrektiv, als vielmehr als Ausgangspunkt zu einer historiographischen Frage: wie stellt sich der Autor zum Thema "was kann, was darf gesagt werden?" Mektūbīzāde löst diese für sich in biederer Weise. Charakteristisch dafür ist folgendes Beispiel: Im Zusammenhang mit der Beschreibung von 'Arabzāde Mehmed 'Ārif Efendis wenigen stürmischen Tagen im Amte<sup>344</sup> formuliert Mektūbīzāde: ...,,da der Zeitpunkt seiner Erhebung mit den Ereignissen (vekäyi\*) der Absetzung und Thronbesteigung zusammenfiel..." (B, f. 154v Z. 1), was einen Leser der Vorlage von Hs. Berlin Ms. or. oct. No. 2219 offensichtlich dazu herausforderte, an den Rand zu schreiben: "Das soll heißen, mit Sultan Mustafas IV. Absetzung bestieg Sultan Mahmūd II. den Thron". Mektūbīzāde hielt es vermutlich nicht für schicklich, die Revolution beim Namen zu nennen, wie das Süleymān Fā'ik durchaus getan hatte 345.

Mektūbīzāde ebnet ein, vermittelt, was aus seinem familiären und beruflichen Hintergrund heraus verständlich wird. Süleymān Fā'ik dagegen nennt Schiebung und Korruption beim Namen. Üble Praktiken, spannungsgeladene politische Verstrickungen werden als solche bezeichnet, und so erscheint das Faktenergebnis zwar manchmal etwas unvermittelt, doch für unsere heutigen wissenschaftlichen Bedürfnisse eher verwertbar. Beide Autoren bieten nur gelegentlich Übersetzungsschwierigkeiten, doch zeigt sich gerade an diesen Stellen, daß hier, gewunden bei Mektūbīzāde — an sich haltend bei Süleymān Fā'ik, ein Umstand beschrieben wird, der sich — vom Anspruch einer Biographiensammlung über die obersten geistlichen Würdenträger des Osmanischen Reiches her — nicht für ein solches Buch schickt.

und Mutter Sultan 'Abdülmecīds (1839-61) handeln, die für ihre Stiftungen berühmt ist. S. Jean Deny, Art. ,Wälide Sultän'. In: EI IV.

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup> 97., amtierte für 25 Tage seit dem 27. Cem. I 1223 / 21.7.1808.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> Im Zusammenhang mit der Biographie des Scheichülislam Mehmed 'Atā'ullāh Efendi (96.), K 2, f. 97v Z. 17 - f. 98r Z. 4.

Der Vers- und Chronogrammschmuck ist bei Mektûbīzāde spärlicher ausgefallen als bei seinem Vorgänger. Mektūbīzāde wird zwar von seinen Biographen zu den Dichtern gerechnet — er schrieb unter dem Mahlas 'Azīzī —, doch außer in der Tezkire des Fațin erscheint er in keiner der anderen Dichtertezkiresammlungen des 19. Jahrhunderts. So ist man eher geneigt, Mektūbīzāde eine sorgfältige Ausbildung in den Standardanforderungen an den osmanischen 'ālim zuzubilligen. Ein herausragendes Talent, eine prägende Persönlichkeit kann er nicht besessen haben. Sein Name konnte nur fortleben dank der Leistung der Autoren, die ihm vorausgingen. Von den 15 Einzelzitaten in osmanischer Sprache, die der Zeyl enthält, sind nur drei zweifelsfrei dem Mektübizāde zuzuschreiben. Elf sind anonym (eventuell also doch von Mektūbīzāde), eines von Surūrī, dem berühmten Chronogrammpoeten (1751/ 52-1814), doch ergibt ein Vergleich, daß von besagten elf anonymen Verszeilen und Chronogrammen acht schon im Zeyl des Süleyman Fa'ik figurieren, wo wiederum zwei davon ausdrücklich dem Surūrī zugeschrieben sind. Arabische Zitate finden sich im Zeyl des Mektūbīzāde nicht, hingegen ein persisches Verszitat.

# VERZEICHNIS DER HANDSCHRIFTEN

## VORBEMERKUNG

Das folgende Verzeichnis enthält diejenigen Handschriften von Devhatü l-Meṣāyiḥ und seinen Fortsetzungen, die ich persönlich in Augenschein nehmen konnte. Bei dem hohen Beliebtheitsgrad des Werkes ist durchaus zu erwarten, daß weitere Abschriften, gerade auch aus Privatbibliotheken, bekannt werden.

Von den hier verzeichneten 44 Handschriften sind 18 bisher nicht in Handschriftenkatalogen veröffentlicht, die übrigen zumeist unvollständig beschrieben. Die datierten Handschriften nehmen in chronologischer Reihenfolge die Nummern 1-21 des Verzeichnisses ein. Auch bei den undatierten Handschriften wurde eine chronologische Abfolge angestrebt. Als Kriterien dienten dabei textkritische Aspekte, Duktus und Datierungen von Besitzervermerken.

| Beschreibungs-No. | Sigle      | Ort      | Bibliothek                | No.                      |
|-------------------|------------|----------|---------------------------|--------------------------|
| 21                | В          | Berlin   | Staatsbibliothek          |                          |
|                   |            |          | Preußischer Kulturbesitz  | Ms. or. oct. 2219        |
| 23                | T 1        | Istanbul | Topkapı Sarayı Müz. Ktph. | Emanet Hazinesi 1219     |
| 4                 | T 2        | Istanbul | Topkapı Sarayı Müz. Ktph. | Hazine 1299              |
| 12                | T 3        | Istanbul | Topkapı Sarayı Müz. Ktph. | Hazine 1302              |
| 5                 | S 1        | Istanbul | Süleymaniye Ktph.         | Esat Efendi 2266         |
| 6                 | S 2        | Istanbul | Süleymaniye Ktph.         | Hüsrev Paşa 384          |
| 9                 | S 3        | Istanbul | Süleymaniye Ktph.         | Aşir Efendi 251          |
| 11                | S 4        | Istanbul | Süleymaniye Ktph.         | Bağdatlı Vehbi 1148      |
| 17                | <b>S</b> 5 | Istanbul | Süleymaniye Ktph.         | Esat Efendi 2441         |
| 13                | S 6        | Istanbul | Süleymaniye Ktph.         | Esat Efendi 2265         |
| 29                | <b>S</b> 7 | Istanbul | Süleymaniye Ktph.         | Hüsrev Paşa 390          |
| 31                | S 8        | Istanbul | Millet Ktph.              | Ali Emîri 721            |
| 36                | S 9        | Istanbul | Millet Ktph.              | Ali Emîri (şer'iye) 1084 |
| 37                | S 10       | Istanbul | Millet Ktph.              | Ali Emîri (şer'iye) 1085 |
| 24                | S 11       | Istanbul | Süleymaniye Ktph.         | Hafit Efendi 241         |
| 39                | S 12       | Istanbul | Süleymaniye Ktph.         | Esat Efendi 2267         |
| 41                | S 13       | Istanbul | Süleymaniye Ktph.         | Yazma Bağışlar 2446/1    |
| 42                | S 14       | Istanbul | Süleymaniye Ktph.         | Hüsrev Paşa 391          |
| 25                | Ül         | Istanbul | Universite Ktph.          | TY 9823                  |
| 38                | Ü2         | Istanbul | Üniversite Ktph.          | TY 6197                  |
| 3                 | Ü 3        | Istanbul | Universite Ktph.          | TY 2460                  |
| 34                | Ü4         | Istanbul | Üniversite Ktph.          | TY 2548                  |
| 14                | Ü5         | Istanbul | Universite Ktph.          | TY 1878                  |
| 35                | Ü6         | Istanbul | Universite Ktph.          | TY 9803                  |

| Beschreibungs-No. | Sigle       | Ort      | Bibliothek                  | No.                      |
|-------------------|-------------|----------|-----------------------------|--------------------------|
| 10                | Ü 7         | Istanbul | Üniversite Ktph.            | TY 6209                  |
| 15                | Ü 8         | Istanbul | Universite Ktph.            | TY 3421                  |
| 1                 | Ü9          | Istanbul | Üniversite Ktph.            | TY 2549                  |
| 26                | Ü 10        | Istanbul | Üniversite Ktph.            | TY 1206                  |
| 30                | Ü 11        | Istanbul | Universite Ktph.            | TY 2558                  |
| 28                | <b>Ü</b> 12 | Istanbul | Üniversite Ktph.            | TY 535                   |
| 32                | Ü 13        | Istanbul | Üniversite Ktph.            | TY 3829                  |
| 20                | Ü 14        | Istanbul | Universite Ktph.            | İbnülemin Kitaplığı 2816 |
| 44                |             | Istanbul | Beyazit Umumî Ktph.         | Beyazit 5045             |
| 43                |             | Istanbul | Beyazit Umumî Ktph.         | Veliüddin Ef. 2446       |
| 16                | Κi          | Kairo    | Dār al-Kutub al-Miṣrīya     | Tānh Turkī 155 mīm       |
| 19                | K 2         | Kairo    | Dār al-Kutub al-Miṣrīya     | Tārīḥ Turkī 156 mīm      |
| 40                | <b>K</b> 3  | Kairo    | Universitätsbibliothek      | Ibrāhīm Ḥilmī T. 2863    |
| 8                 | K 4         | Kairo    | Dār al-Kutub al-Miṣrīya     | Tārīḥ Turkī Ṭal'at 77    |
| 2                 | M           | München  | Bayerische Staatsbibliothek | Cod. turc. 84            |
| 22                | P 1         | Paris    | Bibliothèque Nationale      | Suppl. ture 1044         |
| 7                 | P 2         | Paris    | Bibliothèque Nationale      | Suppl. ture 1097         |
| 33                | WΙ          | Wien     | National-Bibliothek         | Mxt. 153                 |
| 18                | <b>W</b> 2  | Wien     | National-Bibliothek         | H.O. 227                 |
| 27                | W 3         | Wien     | National-Bibliothek         | H.O. 121                 |

# 1 Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 2549 (Ü9)

Bisher nicht katalogisiert.

# Äusseres:

Dunkelbrauner Ledereinband mit Goldprägung, am Rücken mit dunkelrotem Lederstreifen neu gebunden. Papier: gelblich, gelegentlich elfenbein, dünn, faserig. 232 Blatt; ff. 115-117 unbeschrieben. Zwei Paginierungen (s. unten). Format: 218 × 125 mm; Schriftspiegel: 160 × 75 mm. Sorgfältiges Nesta'līķ in schwarzer Tinte. Namensüberschriften und Gedichtankündigungen in blaßroter, bzw. blutroter Tinte. 21. Zeilen. Kustoden. Durchweg Randleisten in Goldtusche. Jedes Werk beginnt mit einem floralen Unvan in Gold, Rot und Blau. Randbemerkungen und Stammbäume fehlen.

# INHALT:

Vorsatzblatt: Besitzervermerk des Mehmed Nūrī müsteşār-i ṣadr-i ʿalī hālā (dat. 1288 / beg. 23.3.1871)¹.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für das Jahr 1288/1871 kommen zwei Großwesire in Frage: Mehmed Emīn 'Alī Paşa (5. Amtszeit 1867-1875) und Maḥmūd Nedīm Paşa (1. Amtszeit 1871-1872), vgl. Danişmend: Osmanlı tarihi 5, pp. 85-86, No. 236 und 237.

3 unpaginierte ff. (nachträglich eingeklebt): ff. +1v-+3v: Liste der in den Teilen 2, 3, 4 dieser Sammelhandschrift biographierten Scheichülislame und Paschas.

f. 1r Titel der vier in dieser Sammelhandschrift vereinigten Werke. Zwei ausgewischte Besitzervermerke (einer davon noch lesbar als: Dervīş Meḥmed el-müderris... ([1]171 / beg. 15.9.1757) und ein weiterer Besitzervermerk: Dervīş Meḥmed Es'ad (dat. 1201 / beg. 24.10.1786).

ff. 1v-40r 1. Hadīķatü l-mülūk von 'Osmānzāde Aḥmed Tā'ib (vgl. GOW, p. 255).

ff. 41v-114v 2. Ḥadīķatü l-vüzerā von 'Osmānzāde Aḥmed Tā'ib (vgl. GOW, p. 254).

# neue Foliierung:

ļ. .

ff. 1v-59v

3. Zeyl-i ḥadīķatü l-vüzerā von Dilāver Aġazāde 'Ömer Vaḥīd (vgl. GOW, p. 292).

## alte Foliierung wiederaufgenommen:

ff. 118v-170r 4. *Devḥatü l-Meṣāyiḥ* — Grundwerk des Mustaķīmzāde in der selteneren früheren Fassung von 1744. Enthält die Tezkires 1.-62., wie es für diese Fassung charakteristisch ist.

#### KOMMENTAR:

Am Ende des Werkes Ḥadīķatü l-vüzerā (f. 114v) findet sich ein Schreibervermerk des Meḥmed Nazīf el-Istanbulī, dessen Schreibervermerk auch in der Handschrift M auftaucht. Er ist 1160 / beg. 13.1.1747 datiert. Die Folienzählung, der Duktus, die Papierqualität und die Ausführung der Unvane legen die Vermutung nahe, daß die beiden ersten Werke in einem Guß mit Devhatü l-Meṣāyiḥ entstanden sind. Damit ließe sich die hier vorliegende Abschrift in das Jahr 1747 datieren, und Ü 9 wäre unser ältester Textzeuge für die seltenere Fassung des Grundwerkes von 1744. Der zweitälteste Textzeuge dafür, M (dat. 7. Muḥ. 1161 / 8.1.1748), stammt ebenfalls aus der Feder des Mehmed Nazīf el-Istanbulī und tritt interessanterweise auch im Verein mit Ḥadīķatū l-mūlūk und Ḥadīķatū l-vūzerā auf. Der Zeyl-i ḥadīķatū l-vūzerā wurde offensichtlich als spätere Ergänzung nachträglich in die entsprechende Stelle der Handschrift eingebunden.

2 München, Bayerische Staatsbibliothek, Cod. turc. No. 84 (M)

Beschrieben in: Aumer: Verzeichniss, pp. 24-25. Ergänzung zur Beschreibung in Aumer:

### ÄUSSERES:

Abgeschabter brauner Ledereinband mit Klappe, in den drei ehemals indigoblau und gold eingefärbte Medaillons eingeprägt sind. Deckel innen mit Ebru-Papier beklebt. Vorn und hinten lavendelfarbene Vorsatzblätter mit verblaßten Silbersprengseln. Papier der ersten sechs ungezählten Blätter elfenbeinfarbig, fest, geglättet, mit Wasserzeichen: linksblickender Adler mit gespreizten Schwingen, über dessen Kopf eine dreizackige Krone; ff. 1-196 Papier cremefarben, unregelmäßig durchschossen mit ockerfarbenen, hellbraunen, gelben und grünen Blättern; dünnere Qualität als ff. +1-+6; diverse Wasserzeichen, Silbersprengsel bis f. 154; ff. 197-235 faseriges, beiges, geglättetes Papier ohne Wasserzeichen; ff. 236-259 dito, aber bräunlich-gelb. 259 Blatt mit übereinstimmender orientalischer und europäischer Zählung. ff. 152-154 und 230 unbeschrieben. Format: 220 × 100 mm, Schriftspiegel: ff. +1-+6:  $165 \times 67 \,\mathrm{mm}$ ; ff. 1-107:  $154 \times 62 \,\mathrm{mm}$ ; ff. 108-151:  $156 \times 62 \,\mathrm{mm}$ ; ff. 155-196:  $155 \times 64 \,\mathrm{mm}$ ; ff. 197-229:  $157 \times 64 \,\mathrm{mm}$ ; ff. 231-259:  $155 \times 62 \,\mathrm{mm}$ . 25 Zeilen. Kustoden, ff. +1-+6: Leisten in Goldtusche: ff. 1-151: Goldfarbe der Leisten ziemlich abgeblättert, teilweise ist das Papier in den Leisten zum Buchrücken hin gebrochen; ff. 155-196: Goldfarbe der Leisten erhalten; ff. 197-232r Leisten in Goldtusche mit roter Tinte abgesetzt; ff. 232v-259r Goldfarbe der Leisten wieder abgeblättert. ff. 1v, 39v, 108v Unvan in Indigoblau, Gold, Rot, Rosa, Weiß, Gelb und Türkis. f. 197v barockisierender Blattunvan in Rot, Dunkelgrün, Orange, Purpur, Taubenblau und Gold. f. 231v Blattunvan in noch stärker barockisierter Manier als auf f. 197v in Grau, Rosa, Blau, Rot, Moosgrün und Gold. Nesta'lik in schwarzer Tinte; Schreiberwechsel auf den ff. 155v, 197v, 231v. Hervorhebungen von Verspartien, Versankündigungen etc. in roter Tinte. ff. 197v-198v Zierpunkte in Goldtusche. Der Blattblock weist an der Rückenseite durchgängig einen 2-3 cm breiten Wasserschaden auf. Bindung etwas lose.

# INHALT:

f. +1r

Besitzervermerk (in brauner Tinte): "Le Baron de Nerciat acheté en 1838 du Derviche Aly Chah Prêté le 19 juin 1844 - 1269 à S. E. le Mollah de Smyrne pour huit jours — mettons quinze et qu'il vive cent ans '. Viereckiger Siegelabdruck des Barons in osmanischer Manier mit arabischen Schriftzügen und Datierung 1228 / beg. 4.1.1813.

ff. +1v-+6v

Offensichtlich nachträglich verfaßter und eingeklebter fihrist der in der Handschrift enthaltenen Werke mit Angabe der Namen der einzelnen biographierten Persönlichkeiten und entsprechender Blattangabe.

f. 1r

Besitzervermerk: ,cilve-gāh-i tekke-i Aḥmed Cāvīd āmed', darunter: ,min kutub al-faqīr Aḥmad Cāvīd (dat. Cem. I 1198 / beg. 23.3.1784). — Es dürfte sich um den Hof-

geschichtsschreiber, gest. 1218/1803, handeln, vgl. *GOW*, pp. 313-315 und unten. — Außerdem vier ausgewischte Notizen.

ff. 1v-38v

İcmāl-i menāķib-i selāṭīn-i 'izām von 'Osmānzāde Aḥmed Tā'ib (s. GOW, pp. 255). f. 38v Siegelabdruck des Baron de Nerciat.

f. 39r

,Le Bon de Nerciat' mit Siegelabdruck.

ff. 39v-107r

Hadīķatü l-vüzerā von 'Osmānzāde Aḥmed Tā'ib (s. GOW, pp. 254-255). Korrekturen am Rand. Der Rand von f. 80v ist ausgefüllt mit Bemerkungen zu Yabānī Yaṣṣi Meḥmed Paṣa (1632-37 im Amt) und Bayrām Paṣa (1637-38 im Amt).

f. 108r

"Le Bon de Nerciat".

ff. 108v-151r

Devhatü l-Meşāyih, das Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der selteneren älteren Fassung von 1744, die die Biographien der Scheichülislame von 1. bis 62. enthält. Stammbäume und Randbemerkungen fehlen. Die Personennamen in den Überschriften sind wie bei den vorausgehenden Werken weiß aus einer Kartusche in Goldtinte ausgespart, nur die Namen der Scheichülislame 22. und 46. sind in roter Tinte ausgeführt, wahrscheinlich wegen der Länge der Namensform. Gedichtankündigungen, Überstreichungen, Zierpunkte und Jahreszahlen in roter Tinte. f. 151r Schreibervermerk des Mehmed Nazīf el-Istanbulī, dat. 7. Muh. 1161 / 8.1.1748; vgl. Ü 9.

f. 155r

,Le Bon de Nerciat'.

ff. 155v-196r

Gül-i zībā, die Fortsetzung des Werkes Ḥadīķatü l-vüzerā, von Şehrīzāde Meḥmed Saʿīd (s. GOW, p. 297). Namens-überschriften in roter Tinte auf Goldkartusche.

f. 197r

Du Baron de Nerciat Secrétaire Interprète du Roi Smyrne le 19 juin 1844' mit Siegelabdruck.

ff. 197v-229r

Verd-i muṭarrā, die Fortsetzung der Werke Ḥadīkatü l-vüzerā zeyli von Dilāver Aġazāde 'Ömer Vaḥīd (s. GOW, p. 292) und Gül-i zībā von Şehrīzāde Meḥmed Saʿīd (s.o.), von Aḥmed Cāvīd (s. GOW, p. 314). f. 229r Schlußverse mit Datierung 1207 / beg. 19.8.1792. Darunter und am Rand biographische Notizen über zwei weitere Großwesire, die üblicherweise das Werk des Aḥmed Cāvīd beschließen. Nach Levend: TET, p. 367 reicht sein Werk nämlich bis 1220 / beg. 1.4.1805, woraus zu entnehmen wäre, daß es sich hier um die Abschrift von einer früheren Redaktion mit Ergänzungen handelt. Die Namen in den Überschriften sind weiß aus Goldkartuschen ausgespart; Korrekturen am Rand.

ff. 231v-259r

1. Fortsetzung des Münīb zu dem Werk Devhatü l-Meşāyih (= Teil 4) ohne Randbemerkungen und ohne den sonst üblichen Stammbaum zum 93. Scheichülislam am Ende des Werkes. Die Namen sind in roter Tinte in Kartuschen geschrieben.

f. 259v

Siegelabdruck des Baron de Nerciat. Es dürfte sich um Georges-Philippe-Auguste-Andréa de Nerciat (1782-1847) handeln, der von 1832-47 erster Dolmetscher am französischen Konsulat in İzmir war; vgl. Livio Missir Reggio Mamachi di Lusignano: *Epitaphier des grandes familles latines de Smyrne*, Bd. 2. Bruxelles 1985, pp. 118-119.

## KOMMENTAR:

Die Sammelhandschrift bietet ein deutliches Bild ihrer Entstehungsgeschichte. Zu der kalligraphisch einheitlich ausgeführten Trias der biographischen Werke über die osmanischen Sultane, die Großwesire und die Scheichülislame (entstanden vor 1724, bzw., im Fall der Scheichülislame, 1744; Abschrift aus dem Jahr 1748) gesellte mindestens ein Besitzer drei Fortsetzungen, und zwar zu dem ersten Werk über die Sultane keine, zu dem zweiten Werk über die Großwesire dessen zweite und dritte Fortsetzung (unter Auslassung der ersten, nämlich von Dilaver Agazade Ömer Vahids Hadīkatü l-vüzerā zevli), zu dem dritten Werk über die Scheichülislame dessen dritte Fortsetzung, verfaßt 1798, unter Auslassung der ersten, verfaßt 1764, und zweiten Fortsetzung, verfaßt 1786, von Mustakīmzāde). Der äußere Aspekt der Handschrift (Wechsel der Schrift und der Dekoration bei den Werken 4-6, Wechsel des Papiers bei den Werken 5 und 6) legen nahe, daß diese Fortsetzungen zu verschiedenen Zeiten hinzugefügt wurden, ohne daß dies in der Handschrift direkt vermerkt wäre. Eine andere Möglichkeit wäre es, anzunehmen, daß der Sammelband aus verschiedenen Einzelhandschriften zusammengebunden wurde. Beachtenswert ist die Tatsache, daß der Band den Besitzervermerk des Ahmed Cāvīd trägt, der die dritte Fortsetzung zu Hadīķatü l-vüzerā verfaßt

M ist nach Ü 9 der älteste Textzeuge für die seltenere frühere Fassung von 1744 des Grundwerkes *Devhatü l-Meşāyih*. Der Text ist sehr verläßlich, was auch für die erste Fortsetzung des Münīb gilt.

3 Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 2460 (Ü3)

Bisher nicht katalogisiert.

## ÄUSSERES:

Einband mit verschossenem Ebru-Papier beklebt, Rücken und Ränder aus dunkelrotem Leder. Papier beige, fein, geglättet, mit Wasserzeichen: fünf-

zackige Krone, aufrechter Löwe in Wappenschild, Buchstabenarrangement Z&V. 48 Blatt, grob beschnitten. Format: 240×150 mm; Schriftspiegel: T 185×84 mm; 19 Zeilen. Kustoden. Nicht sehr gepflegtes Nesta'līķ in blaßschwarzer Tinte; Namen der Biographierten und Gedichtankündigungen in blaßroter Tinte. Der Text ist ohne Absätze für die einzelnen Biographien geschrieben. Durchgängig Randleisten in Goldtinte. Floraler Unvan in Rot, Orange, Blau. Das Papier ist teilweise in den Randleisten gebrochen. Am oberen Rand Spuren von Feuchtigkeitseinwirkung sichtbar. Leichter Wurmfraß.

## INHALT:

f. 1r Besitzervermerke von İsma'il b. el-vezir-i 'ārī 'Alī Paşa und

Abdullāh انفهت (?) b. İbrāhīm 'İşmet sowie Siegelabdruck

İsma'il Żiyā'i mit Jahreszahl [1]164 / beg. 30.11.1750.

ff. 1v-48v Grundwerk des Mustaķīmzāde in der vorherrschenden

späteren Version von 1745. Vereinzelt Randbemerkungen.

Stammbäume fehlen.

f. 48v Schreibervermerk des es-Seyyid Lutfulläh genannt Çeñete-

rāṣzāde mit Datierung 15. Muḥ. 1172 / beg. 18.9.1758. Außerdem in gröberem Duktus die Bemerkung, daß die Abschrift auf Geheiß des Mīr İsma'īl Ziyā'ī Efendi b. elvezīr el-a'zam-i esbaķ 'Alī Paṣa ausgeführt worden sei. Bei diesem 'Alī Paṣa könnte es sich entweder um Bıyıklı 'Alī Paṣa (1755 zwei Monate im Amt; s. Danişmend: Osmanlı tarihi 5, p. 60) oder um Ḥekīmoğlu 'Alī Paṣa (drei Amtszeiten 1732-35, 1742-43, 1755; s. Danişmend: Osmanlı tarihi 5,

pp. 56, 58, 60) handeln.

## KOMMENTAR:

Unter den für Devhatü l-Meşāyih in Erfahrung gebrachten Handschriften ist Ü 3 der älteste Textzeuge für die vorherrschende spätere Version von 1745. Es handelt sich um eine sorgfältige und verläßliche Abschrift, die von S 4, der Grundlage für die Edition, nur geringfügig abweicht. Außerdem steht sie P 2 sehr nahe, die wie S 4 von Mustakīmzāde durchkorrigiert wurde. Daneben ergab sich auch eine nahe Verwandtschaft zu S 2. Das Fehlen der Stammbäume und die wenigen Randbemerkungen deuten daraufhin, daß der Abschreiber entweder auf diese verzichten wollte oder daß Mustakīmzāde sie erst in einer späteren Phase hinzufügte (s. P 2).

--- ------ ----**--**--- (-- --),

4 Istanbul, Topkapı Sarayı Ktph., Hazine No. 1299 (T 2)

Beschrieben in: Karatay: TY I, No. 1231, pp. 410-411.

Ergänzung zur Beschreibung:

# Äusseres:

Schrift: nicht sehr sorgfältiges Nesta'līķ. Die Namen der Scheichülislame sind jeweils zu Beginn der Biographie in roter Tinte in eine eigene Kartusche geschrieben. Einzelne Personennamen und Gedichtankündigungen ebenfalls in roter Tinte. Kustoden. Vereinzelt Korrekturen am Rand. Randbemerkungen und Stammbäume fehlen. Bei der Wiedergabe des Werkanfangs verzichtete Karatay darauf, auf den mit der Basmallah reimenden Halbvers vor dem einleitenden  $rub\bar{a}$  hinzuweisen. Er lautet hier abweichend von allen anderen Textzeugen folgendermaßen:

## INHALT:

ff. 79v-132r Grundwerk des Mustaķīmzāde in der selteneren früheren

Version von 1157/1744 mit 62 Biographien.

f. 132r Schlußsatz ohne die stereotype Datierung, dafür Datierung

der Abschrift: Reb. I 1172 / beg. 2.11.1758 und temme.

## KOMMENTAR:

Der Textzeuge verrät mangelnde Aufmerksamkeit bei der Abschrift (Wortauslassungen, sinnlose Wörter). Von ihm abhängende Abschriften konnten nicht festgestellt werden. T 2 ist aber unter den datierten Textzeugen der zweitälteste (nach M) für die frühere Fassung (1744 entstanden) von Devhatü l-Meṣāyiḥ und ist — nach den Schreibervermerken — nur wenige Wochen nach Ü 3 (dat. 15. Muḥ. 1172 / 18.9.1758) entstanden. Ü 3 wiederum ist unser ältester Textzeuge für die spätere, häufiger auftretende Version des Werkes. Es ist daher anzunehmen, daß Sammler und Abschreiber noch nicht allgemein Kenntnis von Mustaķīmzādes überarbeiteter Fassung genommen hatten.

5 Istanbul, Süleymaniye Ktph., Esat Efendi No. 2266 (S 1)

Beschrieben in: *TTY*, No. 466, p. 729; No. 467, p. 734. Ergänzung zur Beschreibung:

# Äusseres:

Das Papier wurde an zahlreichen Stellen ausgebessert, wahrscheinlich zeitgenössisch, und später wiederum beschnitten. Text in schwarzer Tinte; Personennamen in den Überschriften zu den einzelnen Tezkires in Weinrot; Jahreszahlen und Ornamente um die Überschriften in Moosgrün. Die Schrift ist recht nachlässig, in Teil 2 geradezu hingeschmiert. Nach TTY und İnal

(s. TH, p. +58, 1) soll die Handschrift ein Autograph des Mustakimzade sein. was jedoch weder offensichtlich noch eindeutig beweisbar ist. Teil 2 könnte allerdings Mustakīmzādes Kursive zeigen.

#### INHALT:

f. 1r

Besitzervermerk des es-Seyyid Mehmed Zühdī el-müderris elmeşhūr bi-Ibn Emīn el-Fetvā (datiert [12]54 / beg. 27.3.1838; vgl. unten S 5) und Vermerk "bi-hatt-i Mustakīmzāde".

f. 2r

Siegelabdruck des Es'ad Efendi.

ff. 1v-45r

Grundwerk des Mustakīmzāde in der häufiger auftretenden späteren Version von 1745. Die biographischen Randbemerkungen fehlen, doch die üblichen Chronogramme und Stammbäume sind von anderer Hand als der Texthand hinzugefügt. Der stereotype Reinschriftvermerk mit Datierung fehlt am Ende, dafür findet sich die Datierung Zilk. 1177 / 28.5.1764. Der Name des Abschreibers wurde entfernt.

f. 46r

Sieben Zweizeiler verschiedener Autoren, zwei davon in

Mustakīmzādes Kursive.

ff. 46v-65v

1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2) ohne den üblichen Stammbaum am Ende. f. 65v eine Marginalie zum 75. Scheichülislam, die in B und Ü 1 — und in Ü 10 in kürzerer Form — ihren Niederschlag in einem Nachtrag zu Teil 2 gefunden hat. Dieselbe Marginalie findet sich auch in S 4. Sie betrifft die zweite Amtszeit dieses Scheichülislam (1766-67) und muß daher nach der Abfassung von Teil 2 (1764) entstanden sein.

## KOMMENTAR:

S 1 ist zweifellos ein wichtiger Textzeuge. Dafür spricht nicht nur das Alter der Handschrift, sondern auch der Autographencharakter von zumindest Teil 2.

6 Istanbul, Süleymaniye Ktph., Hüsrev Paşa No. 384/6 (S 2)

Beschrieben in: TTY, No. 466, p. 726. Ergänzung zur Beschreibung:

## ÄUSSERES:

Die Maße des Schriftspiegels sind 148 × 90 mm.

INHALT:

f. 181r

ff. 141v-181r Grundwerk des Mustakimzade in der vorherrschenden

> späteren Version von 1745, endend wie gewöhnlich mit dem 63. Scheichülislam, nicht mit dem 62., wie in TTY ver-

> zeichnet. Vereinzelt Randbemerkungen; Stammbäume fehlen.

Schreibervermerk des Dervīs es-Seyyid Yahyā b. el-müftī 'Abdullāh, hatīb der Gāzī 'Alī Paşa-Moschee. Abschrift

beendet am Freitag 27. Zīlh. 1178 / 17.6.1765 (war ein Montag) im Laden des Barbiers el-Hācc Mustafā in der

Nähe der genannten Moschee.

### KOMMENTAR:

S 2 ist unter den aufgefundenen datierten Abschriften des Werkes der drittälteste Textzeuge der vorherrschenden späteren Version (nach Ü 3 und S 1).

7 Paris, Bibliothèque Nationale, Suppl. turc No. 1097 (P 2)

Beschrieben in: Blochet II, p. 162. Ergänzung zur Beschreibung:

# Äusseres:

Rotbrauner Ledereinband mit blindgeprägten Randleisten, mit braunem Lederstreifen neu gebunden. Zehn Lagen von unterschiedlicher Blattzahl. Dünnes, geglättetes, elfenbeinfarbenes Papier mit Wasserzeichen: Streifen und Vierfüßler (Löwin?) mit aufgerichtetem, eingerolltem Schweif. Folio 41 ist durch ein feines weißes Blatt ersetzt. Endpapiere an den Einbandinnenseiten schmutziggelb. Das obere Drittel der Blätter ist durchgängig durch Nässeeinwirkung beeinträchtigt. 85 Bl. mit europäischer Paginierung. Format: 205 × 130 mm. Schriftspiegel: 145 × 65 mm. ff. 2, 56 und 57 hat der Schriftspiegel wegen Korrekturen die Maße 135 x 60 mm. Ca. 19 Zeilen. In Teil 1 regelmäßiges, leicht kursives Neshī für den Text sowie die persönliche Kursive des Mustakīmzāde für die Korrekturen, Randbemerkungen und Stammbäume, auch für f. 41r-v. Die ff. 2r-v, 56r-57v stammen von der Hand, die auch den Teil 2 in steilem Neshī schrieb. Es handelt sich also eventuell um drei verschiedene Schreiber. Im Teil 2 finden sich neben Randbemerkungen in der Texthand auch einzelne Randbemerkungen von der Hand des Mustakīmzāde. Personennamen, Jahreszahlen und Gedichtankündigungen in Teil 1 in dunkelroter Tinte ausgeführt, in Teil 2 in hellroter Tinte. ff. 13v-40v zusätzlich, mit Unterbrechungen, Schmuckpunkte in hellroter Tinte. Kustoden. Zahlreiche Streichungen, Radierungen und eingeflickte Textstellen.

## INHALT:

ff. 1v-57v Hauptteil (= Teil 1) in der vorherrschenden späteren Ver-

sion. Aus den Korrekturen geht jedoch deutlich hervor, daß die Handschrift ursprünglich die frühere, seltener vertretene Version aufwies. f. 57r Korrekturvermerk ohne Namensnennung, aber zweifellos von der Hand des Autors, datiert

1181 / beg. 30.5.1767.

f. 58r Titel des Teil 2: Dayl ad-Dauha fī Mašāyih al-Islām mit

Datierung Cem. I [1]178 / beg. 27.10.1764 (Abfassungs-,

nicht Abschriftdatum) in der Schrift des Autors.

ff. 58v-84v Erster Zeyl des Mustakīmzāde (= Teil 2) mit Randbemer-

kungen, aber ohne Stammbäume.

### KOMMENTAR:

Diese Handschrift ist der früheste bekannte Textzeuge, der den Grundfundus an Randbemerkungen und Stammbäumen aufweist, zumal von der Hand des Autors. Einzelne Chronogramme sind aus dem Text herausgestrichen und dafür an den Rand plaziert. Die Ausstattung mit Randbemerkungen und Stammbäumen war also — wie sich aus dem Vergleich mit späteren Abschriften ergibt — vom Autor intendiert und ist damit in der Hauptsache nicht das Produkt späterer Leser und Schreiber. Die Neigung zu Randbemerkungen und Stammbäumen läßt sich auch in anderen Werken des Mustakīmzāde feststellen.

Bei der Kollation mit der Abschrift S 4, die einen Korrekturvermerk des Autors von 1202 / beg. 13.10.1787 trägt und zur Grundlage der Edition gemacht wurde, ergab sich eine äußerst weitgehende Übereinstimmung. P 2 jedoch, früher entstanden, bezeugt den Wunsch des Autors, existierende Handschriften der früheren Version auf die spätere Version umzuarbeiten. Der durchgängige Textverlust im oberen Drittel der Blätter ließ es nicht geraten erscheinen, diese Handschrift zur Editionsgrundlage zu machen.

8 Kairo, Dār al-Kutub al-Misrīya, Tārīh Turkī Tal'at No. 77 (K4)

Bisher nicht katalogisiert.

# ÄUSSERES:

Ebru-Einband, Rücken und Kanten in braunem Leder, stark abgewetzt; die Bindung dürfte sekundär sein, da Vorsatzblätter fehlen und der Buchblock beschnitten wurde. Papier: 2 unfoliierte Blätter weiß, fein, mit Wasserzeichen: Ring mit Kreuz und Krone umgibt ein aufrechtes Tier; ff. 1-11 weißlich, bzw. beige, kräftig; ff. 12-19 und ein unfoliiertes Blatt gelb einge-

färbt, kräftig. Format: 215 × 135 mm; Schriftspiegel: 148 × 68 mm. Randleisten durchweg blindgepreßt, Ränder mit blindgepreßter Schrägstreifung. 29 Blatt, in arabischen Zahlen foliiert, sowie am Anfang zwei und am Ende ein unbeschriebenes Blatt. Ca. 33 Zeilen. Kustoden. Gleichmäßiges, feines Neshī in schwarzer Tinte; Namensüberschriften kalligraphisch; Randbemerkungen und Stammbäume im Textduktus, daneben auch in einem sauberen Nesta'līk; Namensüberschriften, Versankündigungen und Zahlen in hochroter Tinte; ff. 5v-13v Namensüberschriften in moosgrüner Tinte; f. 13v Name des Scheichülislam Ḥanefī Meḥmed Efendi (37.) zusätzlich mit Goldtintenpünktchen verziert. Der Stammbaum des Seyyid Feyżullāh Efendi (46.) ist f. 16r mit kardinalsroten Punkten vorbereitet, die Namen sind jedoch nicht eingetragen. ff. 1r und 29v Bibliotheksstempel der Dār al-Kutub. f. 1r Titel in roter Tinte von der Schreiberhand, dazu in schwarzer Tinte: "zeyli daḥi vardır".

## INHALT:

ff. 1v-21v

Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der häufiger auftretenden späteren Fassung von 1745 mit Randbemerkungen und Stammbäumen. Der Text endet ohne die stereotype Datierung. f. 15r: in anderen Handschriften nicht auftretende Randbemerkung mit biographischen Einzelheiten zu Catalcali 'Alī Efendi (43.) und dessen Vater.

ff. 21v-29r

1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2) ohne Randbemerkungen und Stammbäume. f. 29r Schreibervermerk des 'abd ed-dā'ī ebū l-hullet İbrāhīm Ṭāhir (dat. 1. Zīlķ. 1196 / 8.10.1782) mit der Bemerkung, die Abschrift sei nach einer Kopie (nusha) des Autors ausgeführt worden.

## KOMMENTAR:

Der Textbestand der Abschrift ist sehr gut und verläßlich. Die Angabe, die Abschrift sei nach einem Verfasserexemplar ausgeführt worden, ist daher glaubhaft. Sollte es sich bei diesem İbrāhīm Ṭāhir um den Schüler Mustaķīmzādes handeln, der Ü 7 abgeschrieben hat, verdeutlichte sich die Entstehungsgeschichte der Handschrift.

9 Istanbul, Süleymaniye Ktph., Aşir Efendi No. 251 (S 3)

Beschrieben in: TTY, No. 466, p. 730; No. 467, p. 733; No. 468, p. 738; No. 443, p. 690.

Ergänzung zur Beschreibung:

## ÄUSSERES:

85 Blatt; Format:  $210 \times 150 \,\mathrm{mm}$ ; Schriftspiegel:  $160 \times 74 \,\mathrm{mm}$ . 25 Zeilen. Kustoden. f. 78 unbeschrieben. Drei verschiedene Schreiber: Teil 1 und 2 in kalligraphischem Nesta'līķ wie auch die ff. 65v-84v, diese jedoch von anderer Hand. Teil 3 in kunstlosem Nesḫī. Teil 1 und 2 sowie ff. 65v-84v durchgängig mit Randleisten und jeweils am Anfang mit Unvan in Goldtinte. Teil 3 wurde auf Blätter von dickerer Qualität geschrieben und offensichtlich nachträglich zwischengebunden. Der in TTY, No. 443, p. 690 beschriebene 2. Zeyl des Münīb (= Teil 5) ist nicht in dieser Handschrift enthalten.

## INHALT:

| f. 1r       | Besitzervermerk des mevlā Mustafā 'Āṣir, dat. [1]199 / beg. 14.11.1784, mit Siegelabdruck.                                                                                                                                                     |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ff. 1v-41r  | Grundwerk des Mustaķīmzāde in der vorherrschenden späteren Version von 1745. Viele der üblicherweise am Rand angebrachten biographischen Notizen sind in den Text eingearbeitet. Daneben Marginalien und Stammbäume in der Schrift des Teil 3. |
| ff. 41r-56r | 1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde. Randbemerkungen und Korrekturen im Duktus des Teil 3. Stammbäume fehlen. f. 56r Schreibervermerk des el-Ḥācc es-Seyyid Dervīş İbrāhīm, datiert Mitte 1199 / ca. Mai-Juni 1785.                                |
| ff. 57v-63v | 2. Fortsetzung des Mustakimzäde (= Teil 3). Randbemer-<br>kungen und Stammbäume fehlen.                                                                                                                                                        |
| f. 64r-v    | Biographische Notizen zu den Scheichülislamen 89., 90., 83., 91., 92. (Die Reihenfolge der Biographien in der Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) ist: 88., 89., 90., 83., 91., 92., 87., 93. gemäß den jeweiligen Amtszeiten).                   |
| ff. 65v-84v | Biographie des 81. Scheichülislam mit der Überschrift:<br>Şāliḥ Efendizāde Meḥmed Emīn Efendi ḥażretleri.                                                                                                                                      |

#### KOMMENTAR:

Die ziemlich eigenwillige Redaktion dieses zu den frühen Abschriften zu rechnenden Textzeugen ist nur hier vertreten. Da kein Mikrofilm erworben werden konnte, mußte darauf verzichtet werden, dem Phänomen der Inkorporierung der Randnotizen in den Text weiter nachzuspüren.

10 Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 6209 (Ü7)

Bisher nicht katalogisiert.

# Äusseres:

Kaffeebrauner Ledereinband mit Goldprägung (Randleisten und Medaillon). Papier fest, matt, gelblich, mit Wasserzeichen: Streifung. 137 Blatt. Format: 208 × 120 mm; Schriftspiegel: 140 × 64 mm. 19 Zeilen. Kustoden. Zierliches Nesta'līķ zweier Schönschreiber, doch ist der Schriftunterschied kaum feststellbar. Text in schwarzer Tinte; Namen in den Überschriften, Jahreszahlen und Randleisten in roter Tinte. Am Anfang jedes Teiles polychromer Unvan, mit Goldtusche abgesetzt.

#### INHALT:

Erste 4 unpaginierte ff. Liste der Scheichülislame 1.-93.

ff. 1v-61r

Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der häufiger auftretenden späteren Fassung von 1745. Einige Randbemerkungen; Stammbäume fehlen.

ff. 62v-85r

1. Fortsetzung des Mustakimzāde (= Teil 2).

ff. 86v-98r

2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3). f. 98r Schreibervermerk des Ebū l-Muḥtār Ṭāhir İbrāhīm (dat. 1200 / beg. 4.11.1785) mit der Bemerkung, daß die Abschrift nach einem Korrekturexemplar (tesvīd) des Mustaķīmzāde ausgeführt worden sei. Ṭāhir İbrāhīm hatte bei Mustaķīmzāde Schönschreiben gelernt und war auch dessen mürīd (s. die Biographie Mustaķīmzādes und TH, pp. 43-44).

ff. 99v-137v

1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) mit Stammbaum zum 93. Scheichülislam. f. 137v Schreibervermerk des es-Seyyid Ḥāfiz Ḥüseyn Ḥulūṣī b. Ḥasan el-Istanbulī, einer von den Leuten (tābi') des Mekkī Efendizāde Muṣṭafā 'Āṣim Efendi (dat. Ṣaf. 1219 / beg. 12.5.1804). (Muṣṭafā 'Āṣim sollte später dreimal zum Scheichülislam erhoben werden: 1818-19, 1823-25, 1833-46. Lebensdaten dieses 100. Scheichülislam: 1773-1846.)

#### KOMMENTAR:

Ü 7 ist in allen vier Teilen ein verläßlicher Textzeuge. Der tesvīd des Mustaķīmzāde, der für die Teile 1-3 zur Vorlage diente, muß ein abgeschlossenes Exemplar gewesen sein. Auch Teil 4 muß seinerseits nach einer dem Original nahestehenden Vorlage kopiert worden sein. Die auffallende Nähe von Ü 7 und K 1 ließe sich damit erklären, daß Ü 7 den Schreibern von K 1 als Vorlage zur Verfügung stand.

11 Istanbul, Süleymaniye Ktph., Bağdatlı Vehbi Efendi No. 1148 (S 4)

Beschrieben in: *TTY*, No. 466, p. 728; No. 467, p. 735; No. 468, pp. 737-738; No. 443, p. 689; No. 444, p. 692; No. 462, p. 722. Ergänzung zur Beschreibung:

## ÄUSSERES:

Schriftspiegel: ff. 78v-157v: 142 × 67 mm; ff. 160v-181r: 158 × 70 mm. ff. 73-77 und 158-159 unbeschrieben. Drei verschiedene Schreiber: Teil 1-3 in gleichmäßigem Neshī; Teil 4-5 in flachem, auseinandergezogenem Neshī, nicht leicht lesbar; Teil 6 in kunstlosem, nicht leicht lesbarem Nesta'līķ. ff. 78v-157v Randleisten in roter Tinte; f. 78v und 130v bescheidener, in roter und blauer Tinte gezeichneter Unvan; ff. 150v-181r doppellinige Randleisten in roter Tinte. Insgesamt guter Erhaltungszustand. In der Dekoration eine der schönsten Handschriften des Werkes (abgesehen von Teil 4-6). Die Foliierung 22 wurde irrtümlich zweimal vergeben.

#### INHALT:

f. 1r

Zwei Besitzervermerke: Mehmed Rāşid (undat.); 'Abdül-hakk ser-i etibbā'-i sābik ve el-aḥakk bā-pāye-i şedāret-i Rumili (dat. 1. Şa'b. [1]255 / 10.10.1839); zu ihm s. S'O 3, p. 301. Bücher aus seinem Besitz lassen sich verschiedentlich nachweisen; z.B. Götz: Türkische Handschriften 4, Nos. 58, 172, 231, 420.

ff. lv-44r

Grundwerk des Mustaķīmzāde in der vorherrschenden späteren Fassung von 1745. Grundausstattung an Randbemerkungen und Stammbäumen.

ff. 44r-63r

1. Fortsetzung des Mustakīmzāde (= Teil 2). Hier mehr als die üblichen Randbemerkungen, wiederum in der Texthand.

ff. 63r-72r

2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3). f. 72r eigenhändiger Korrekturvermerk des Mustaķīmzāde, dat. 1202 / beg. 13.10.1787.

f. 78r

Drei Besitzervermerke: 'Abdülhakk re'īsü l-etibbā' (dat. 10. Şa'b. [12]55 / 10.10.1839); Mehmed Rāṣid (dat. 21. Muḥ. [12]40 / 15.9.1824); Seyyid Mehmed Şeref ḥafīd-i ṣeyḥülislām-i esbak Mehmed Ṣālih Efendizāde Ahmed Es'ad (= der 95. Scheichülislam) (dat. 27. Reb. I 1230 / 9.3.1815). Aus dem dritten Besitzervermerk ergibt sich für die Teile 4 und 5 ein terminus ante quem der Abschrift: 1815. Wahrscheinlich ließ dann der Chefarzt 'Abdülhakk die Teile 4-6 zu den Teilen 1-3 binden.

ff. 78v-122r

1. Fortsetzung des Münīb. Randbemerkungen fehlen. Eine Besonderheit dieser Abschrift ist das Fehlen der Gedichtankündigungen (beyt, miṣrā', u.ä), die gewöhnlich die Poesie vom Prosatext abheben.

ff. 122v-157v

2. Fortsetzung des Münīb (= Teil 5). Randbemerkungen fehlen. Ungewöhnlich in dieser Abschrift ist das Absetzen des Textes nach der Biographie des 94. Scheichülislam (f. 130r) und die Fortsetzung des Textes mit der Biographie des 95. Scheichülislam (f. 130v mit eigenem Unvan). Eine Erklärung dafür ließe sich in der Tatsache finden, daß der erste uns bekannte Besitzer der Abschrift (s. f. 78r) ein Enkel des 95. Scheichülislam war und auf diese Weise den Abschreiber den Großvater herauszuheben hieß. Vielleicht stammt die Abschrift sogar aus der Feder des Seyyid Mehmed Seref selbst, bei dem es sich um den S'O 3, pp. 138-139 genannten Sohn des Sālih Efendi (gest. 15. Reb. I 1231 / 14.2.1816, s. S'O 1, p. 336 und S'O 3, p. 210) handeln könnte. Demgemäß wäre Mehmed Seref wenige Jahre, nachdem er (1252 / beg. 18, 4,1836) die Anwartschaft auf das Kadiamt von Istanbul erworben hatte, gestorben.

ff. 160v-181r

Fortsetzung des Süleymān Fā'iķ (= Teil 6). Der Text steht besonders dem von S 10 nahe.

#### KOMMENTAR:

S 4 ist nach Ü 7 (dat. 1200/1785-86) unser ältester datierter Textzeuge, der das Grundwerk des Mustaķīmzāde mit seinen beiden Fortsetzungen enthält. Der eigenhändige Korrekturvermerk des Autors macht dieses Exemplar besonders wertvoll. Es erscheint daher unter allen Textzeugen, von denen Mikrofilme oder Fotokopien erworben werden konnten, als besonders geeignet, der Faksimile-Edition zugrunde gelegt zu werden, zumal die Lesbarkeit ordentlich ist.

Auch der Text der Teile 4 und 5 sowie von Teil 6 ist besonders verläßlich, wie sich aus der Kollation ergibt.

12 Istanbul, Topkapı Sarayı Ktph., Hazine No. 1302 (T 3)

Beschrieben in: Karatay: TY I, No. 1242, p. 414. Ergänzung zur Beschreibung:

## Äusseres:

Fast alle Seiten sind im oberen Drittel des Schriftspiegels — wohl durch Feuchtigkeitseinwirkung — beschädigt. Wahrscheinlich dadurch hat sich

außerdem teilweise die Tinte vom Papier gelöst, so daß auf recto-Seiten rechts oben und auf verso-Seiten links oben Buchstaben und ganze Wörter verschwunden sind.

#### INHALT:

1

ff. 1v-31v

1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4). Randbemerkungen fehlen. f. 31v Schreibervermerk des 'Ömer (dat. 1215 / beg. 25.5.1800).

## KOMMENTAR:

Da Münīb sein Werk zwischen 1798 und 1800 abgefaßt hat, ist diese Handschrift in nächster zeitlicher Nähe zum Original entstanden. Vielleicht handelt es sich sogar um ein Exemplar, das der Verfasser abschreiben ließ, um es dem Sultan zu schenken. T3 ist der älteste zu Tage gekommene Textzeuge für den Teil 4. Neben Ü 11 ist T 3 die einzige Handschrift, die nur den Zeyl des Münīb enthält. Der Textbestand ist sehr gut.

13 Istanbul, Süleymaniye Ktph., Esat Efendi No. 2265 (S 6)

Beschrieben in: TTY, No. 466, pp. 726-727; No. 467, p. 732; No. 468, pp. 735-736; No. 443, pp. 688-689; No. 444, pp. 691-

Ergänzung zur Beschreibung:

# ÄUSSERES:

Die Handschrift ist in sehr schlechtem Erhaltungszustand. Außerdem macht sie den Eindruck, mehrmals überarbeitet worden zu sein.

### INHALT:

f. 1r

Schreibervermerk: Hāfiz Ebū Bekir Necīb, Kadi von Ruscuk (dat. \$a'b. [12]19 / beg. 5.11.1804) — zugleich Besitzervermerk; 2. Besitzervermerk: Mehmed Es'ad el-Hüseynī (dat. 23. Saf. [12]32 / 12.1.1817), mit Siegelabdruck.

ff. 1v-33v

Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der vorherrschenden späteren Fassung von 1745. Teilweise ist das Gesudel schwer zu lesen. Randnotizen. Stammbäume fehlen. Der stereotype Abfassungsvermerk mit Datierung 1158/ 1745 am Ende (پیضه) ist durch den Schreibervermerk des Hāfiz Ebū Bekir Necīb, ehemaligen Kadi von Tırhala, (dat.

13. Cem. I 1217 / 11.9.1802) ersetzt.

f. 35r

Beginn einer zusätzlichen Paginierung in arabischen Zahlen.

| ff. 35v-50r | 1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2), mit Randnotizen.                                                                                                                                                                                                    |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ff. 50r-57r | <ol> <li>Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3), mit Marginalien.</li> </ol>                                                                                                                                                                                   |
| ff. 57v-82v | 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) mit Stammbaum zum 93. Scheichülislam. f. 82v Wiederholung des Schreibervermerks mit Datierung 23. Reb. II 1217 / 23.8.1802. Dieses Datum ist entweder falsch, oder Teil 4 wurde vor den                                     |
| ff. 83r-92r | Teilen 1-3 abgeschrieben und mit diesen zusammengebunden.  2. Fortsetzung des Münīb (= Teil 5) ohne "große Lücke" in der Tezkire des 95. Scheichülislam. Dieser Teil ist in zierlichem Nesta'līķ geschrieben mit einem Übergang von 23 auf 33 Zeilen ab f. 88r. |
| f. 92v      | Liste der Scheichülislame 96105. mit Angabe der Amtsantritts- und Todesdaten sowie des Begräbnisortes. Die Daten betreffen die Jahre 1221 / beg. 21.3.1806 bis 1262 /                                                                                           |
| f. 93r      | beg. 30.12.1846.  Notiz, die das Absetzungsdatum (18. Şaf. [12]15 / 11.7.1800) und das Todesdatum (23. Şa*b. [1]219 / 27.11.1804) des 93. Scheichülislam nennt (dat. 26. Şa*b. [1]219 / 30.11.1804).                                                            |

#### KOMMENTAR:

Der Textzeuge S 6 verrät Nachlässigkeit in der Abschrift und ist in schlechtem Erhaltungszustand.

# 14 Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 1878 (Ü 5)

Bisher nicht katalogisiert.

# ÄUSSERES:

Ebru-Einband mit Rücken und Kanten aus braunem Leder. Papier weißlich, grobfaserig. 113 Blatt; ff. 93-103 unbeschrieben. Format:  $195 \times 133\,\mathrm{mm}$ ; Schriftspiegel:  $150 \times 60\,\mathrm{mm}$ . 21 Zeilen. Kustoden. Grobes Neshī in schwarzer Tinte; Personennamen, Gedichtankündigungen und Jahreszahlen in blaßroter Tinte. Jeder Teil beginnt mit einem unbeholfen gemalten Unvan.

# INHALT:

Vorsatzblatt

1 Doppelvers, 2 Vermerke über Todesfälle, 3 Besitzervermerke: Genç Mehmed Paşazāde el-Hācc İbrāhīm (dat. 10. Şa'b. 1225 / 10.9.1810); es-Seyyid Mehmed Rāsim kese-i defterhāne-i 'āmm (dat. 1. Dek.? [1]234/1818-19); 'Abdülhakk

el-ķāzī bi-'asker-i Rum re'īsü l-etibbā' es-sulţānī (dat. 1. Reb. I [1]259 / 1.4.1843).

f. 1r Verschiedene Zweizeiler sowie je ein ku'a von Bāķī und

Mustakīmzāde.

ff. 1v-56v Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der häufiger

vertretenen späteren Version von 1745. Randbemerkungen und Stammbäume teilweise ausführlicher als die in der

Grundausstattung bei z.B. P 2 und S 4.

ff. 56v-79v 1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2).

ff. 80v-92r 2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3). Am Ende

Schreibervermerk des Mehmed Emīn b. Ḥāfiz el-Ḥācc Mehmed Emīn b. Ahmed b. Abdülkādir b. Ḥüseyn (dat.

1218 / beg. 23.4.1803).

ff. 104v-113r Zākirān-i vā'izān-i Aya Sofya (11 Tezkires von Predigern an

der Aya Sofya-Moschee) von Mustaķīmzāde. Randbemerkungen und drei Stammbäume; das Ganze von gleicher

Hand wie die vorhergehenden Werke.

## KOMMENTAR:

Wie sich aus der Kollation ergibt, handelt es sich um eine sehr gewissenschafte Abschrift, sowohl was Orthographie als auch was Textbestand betrifft. Neben der prächtigen S4 ein bescheidenes zweites Exemplar des Textes, das der *ser-i etibbā* 'Abdülhakk (gest. 21. Şa'b. 1270 / 19.5.1854; S'O 3, p. 301) in seinen Besitz brachte.

# 15 Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 3421 (Ü8)

Bisher nicht katalogisiert.

# Äusseres:

Verblaßter Ebru-Einband mit dunkelrotem Lederrücken und -rand. Papier von minderer Qualität, hellbräunlich, glänzend. 65 Blatt. Format:  $218 \times 142\,\mathrm{mm}$ ; Schriftspiegel:  $155 \times 74\,\mathrm{mm}$ . 23 Zeilen. Kustoden. Schrift nachlässiges Nesta'līķ. Durchweg zahlreiche Verschreibkorrekturen.

## INHALT:

ff. 1v-8v 2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3); ohne Stamm-

bäume und Randnotizen bis auf die große Randbemerkung

zum 86. Scheichülislam.

ff. 11v-35v

1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4). Ohne Randbemerkungen. f. 35v Schreibervermerk des Abdülhamīd Haşmet

b. Mehmed Sālim el-Üsküdarī (dat. 7. Zīlķ. 1220 / beg. 27.1.1806). Dieser Schreiber ist auch erwähnt in Flemming: *Türkische Handschriften* 1, No. 328.

ff. 36v-55r

2. Fortsetzung des Münīb (= Teil 5). Die "große Lücke" (betrifft den 95. Scheichülislam) ist spielerisch mit Chronogrammen gefüllt. In diesem Teil ist die Schrift sorgfältiger, also eventuell von einem anderen Abschreiber ausgeführt als in Teil 3 und 4.

ff. 55v-64v

Fragment der Fortsetzung des Süleymān Fā'ik mit der Überschrift: "Ricāl-i devlet-i 'alīyede Süleymān Fā'ik Efendi-i merḥūmuŋ ikiyüz yirmi iki senesinden kirk sekiz senesine gelince on bir 'aded meṣāyiḥ-i islāmiŋ terācim-i aḥvāllarını mutażammın kaleme aldığı devhatü l-meṣāyiḥ zeylidir'. Ohne Einleitung sind die Biographien der Scheichülislame 96., 97., 95., 98., 94., 99., 100. (soweit regelmäßig und im Textbestand wenig gekürzt) aufgeführt, während die Scheichülislame 101.-104. nur lapidarstilartige Tezkires erhalten haben. Das Ganze wieder in grobem Nesta'līk. Die Abschlußkaside ist wiederum regelmäßig und wie gewöhnlich mit 1249 / beg. 21.5.1833 datiert.

ff. 64r-v

Abschriften von drei großherrlichen Schreiben an die jeweiligen Großwesire der Zeit:

- Schreiben Sultan Selīms III. (1789-1807) an Kör Yūsuf Ziyāüddīn Paşa (dat. 15. Ram. 1213 / 20.2.1799, vgl. Danişmend: Osmanlı tarihi 5, p. 69) in Sachen der Promotion des damaligen naķībü l-eşrāf (Oberster der Seyyids) und späteren 96. Scheichülislam Ebū İsḥākzāde es-Seyyid Meḥmed 'Aṭā' ullāh Efendi zum Kadiasker von Anatolien.
- Schreiben Sultan 'Abdülmecīds I. (1839-61) an den Großwesir Koca Reşīd Paşa (dat. 8. Zīlḥ. 1162 — für 1262 — / 27.11.1846, vgl. Danişmend: Osmanlı tarihi 5, p. 76) betreffend die Erhebung von 'İşmet Beyzāde 'Ārif Ḥikmet Bey Efendi (105.) zum Scheichülislam (amtierte 1846-54).
- Schreiben Sultan 'Abdül'azīz' (1861-76) an den Großwesir Keçecizāde Meḥmed Fu'ād Paşa (1. Amtszeit 1861-1863, s. Danişmend: Osmanlı tarihi 5, p. 83) über die Erhebung von Seyyid Meḥmed Sa'düddīn Efendi (107., amtierte 1858-63) zum Scheichülislam (dat. 11. Cem. II 1280 / 23.11.1863).

#### KOMMENTAR:

Ü8 macht insgesamt einen etwas provisorischen Eindruck. Die Vereinigung von Teil 3 bis ,6' in einer Handschrift könnte am ehesten dadurch erklärt werden, daß der Besitzer einer Handschrift mit den Teilen 1-2 auch die anderen Fortsetzungen zu besitzen wünschte und zu diesem Zweck sie selbst kopierte oder kopieren ließ, anscheinend auch nach verschiedenen Vorlagen. Teil ,6' ist kein Entwurf, sondern ein Auszug, was ja durchaus eine gängige Form der Aneignung von Texten war.

16 Kairo, Dār al-Kutub al-Misrīya, Tārīh Turkī No. 155 mīm (K1)

Beschrieben in: Dāģistānī, pp. 222-223.

Ergänzung zur Beschreibung:

## ÄUSSERES:

Einband mit braun-beige gemustertem Papier beklebt; Rücken und Stoßkanten braunes Leder; rosa Vorsatzblätter. Hs. wirkt neu gebunden oder restauriert. Dünnes, glattes beiges Papier mit Wasserzeichen. Eine Lage lose, sonst guter Erhaltungszustand. 135 Blatt, unpaginiert; zwischen Teil 1 und 2, 2 und 3, 3 und 4 sind jeweils zwei Seiten unbeschrieben; die letzte Seite ist ebenfalls frei. Format:  $205 \times 148 \,\mathrm{mm}$ ; Schriftspiegel:  $143 \times 75 \,\mathrm{mm}$ . 21 Zeilen. Schrift: ff. 1v-62r sauberes Neshī; ff. 62v-131r weitgezogenes, mäßig leserliches Neshī in schwarzer Tinte. Kustoden. Die Namen in den Tezkire-Überschriften und die Jahreszahlen zu den Chronogrammen sind in dunkelroter Tinte ausgeführt. Babinger stellt zwar zur Diskussion (GOW, p. 317), ob es sich hier um ein Autograph des Mustaķīmzāde handele, doch stehen dem die zwei Schreibervermerke am Ende von Teil 3 und Teil 4 und deren Datierung entgegen.

## INHALT:

| f. lr      | Titel des Grundwerkes und der drei Zeyle. Bibliothekssiegel- |
|------------|--------------------------------------------------------------|
|            | abdruck.                                                     |
| ff. 1v-2v  | Liste der in den vier Teilen behandelten Scheichülislame     |
|            | ohne Seitenangaben in der Schrift des Schreibers von         |
|            | Teil 1.                                                      |
| f. 3r      | Zwei Bibliotheksstempel.                                     |
| ff. 3v-62r | Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der vorherr-        |
|            | schend auftretenden Fassung von 1745. Biographische Rand-    |
|            | bemerkungen der Grundausstattung, jedoch nur wenige          |
|            | Chronogramme. Stammbäume fehlen.                             |

ff. 83v-94r

ff. 94v-130r

ff. 62v-83r 1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2); Randbemerkungen vereinzelt.

2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3). Wenige Randbemerkungen. f. 94r Schreibervermerk des Imām und Şeyh Hasan el-Ḥamdī el-Ḥalvetī (dat. Rec. 1225 / beg. 2.8.1810) mit der Präzisierung, daß die Abschrift nach einem Korrekturexemplar (tesvīd) des Mustaķīmzāde gefertigt worden sei. Şeyh Ḥasan ist auch als Schreiber vermerkt

in Götz: Türkische Handschriften 4, No. 316.

1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4); große Randbemerkung zu 93. fehlt. Auffallend das Fehlen sämtlicher Surūrī-Chronogramme. f. 130r Schreibervermerk des Imām und Şeyh Hasan el-Hamdī el-Halvetī b. Hüseyn Aga Bādebāzārī (dat. Rec. 1225 / beg. 2.8.1810) nach der Vorlage einer Abschrift des Hoca Kimsezāde Mustafā Efendi, in der

Nähe der Fātih-Moschee.

ff. 130v-131r Biographische Notizen zu den Scheichülislamen 94. bis 104.

(spätestes erwähntes Datum: Dienstag 22. Şev. 1243 /

7.5.1828).

## KOMMENTAR:

K 1 ist eine sehr verläßliche Abschrift, die selbst in den Schreiberversehen so parallel mit Ü 7 läuft, daß beide Textzeugen dieselbe Vorlage gehabt haben dürften. Noch wahrscheinlicher ist K 1 eine Kopie von Ü 7. Der Schreiber von K 1 (Teile 2-3) hätte in diesem Falle den tesvīd-Vermerk mitübernommen und dann seinen eigenen Namen dazugesetzt. Die Abrundung der Handschrift K 1 mit Teil 4 wäre anschließend aus Ü 7 übernommen worden.

Die obigen Blattangaben beziehen sich auf den auf Mikrofilm vorliegenden Text, bei dem unbeschriebene Seiten unberücksichtigt blieben.

17 Istanbul, Süleymaniye Ktph., Esat Efendi No. 2441 (S 5)

Beschrieben in: TTY, No. 466, p. 727; No. 467, pp. 732-733; No. 468, p. 736; No. 443, p. 691.

Ergänzung zur Beschreibung:

## ÄUSSERES:

Wasserzeichen: doppelköpfiger Adler mit vierzackiger Krone.

# INHALT:

Schmutzblatt gegenüber der Deckelinnenseite:

ذيل دوحه المشايخ لاستاذ الاساتيذ خواجه منيب افندى رحمه الله darunter (durchgestrichen) دوحت الأمشايخ , darunter ein Doppelvers des Bidil (1644-1721, s.  $EI^2$  I) mit  $6\frac{1}{2}$  Zeilen Erklärung dazu, unterzeichnet von es-Seyyid Mehmed Zühdī b. Emīn el-fetvā, dem Übersetzer von ... (?) des Šauqat-i Buḥārī [unpunktiert] (gest. 1133/1720, s. Rypka: Iranische Literaturgeschichte, pp. 292, 407). Vor f. 1 wurden nachträglich 4 ff. eingeklebt, auf deren ff. +1v-+2v sich eine Liste der Scheichülislame 1.-95, findet, 1.-92, mit Seitenangabe. In der Handschrift sind aber nur 1.-93. behandelt.

f. 1r

Besitzervermerk des es-Seyyid Mehmed Zühdī eş-şehīr beyn ... bi-Ibn Emīn el-fetvā (dat. Zīlķ. 1246 / beg. 13.4.1831 evtl. der Vater des S'O 2, p. 431 genannten, 1292/1875 gestorbenen Fetvāemīnizāde Zühdī Mahmūd? Vgl. auch oben S1).

ff. 1v-40r

Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der selteneren früheren Fassung von 1744, endend mit der Biographie des 62. Scheichülislam und Schlußkaside (dat. Şev. 1147 / beg. 7.11.1744). f. 39v Schreibervermerk des Yahyā Hafīd Pīrīzāde (dat. 22. Cem. II 1230 / 1.6.1815).

ff. 40r-41r

Ausbildungsnachweis des Autors.

f. 41v

Nachtrag der Biographie des 63. Scheichülislam. Der ganze Teil weist gelegentlich Notizen und Korrekturen am Rand auf, eventuell teilweise von anderer Hand als der Text.

f. 31r

Biographie des Yekçeşm Hüseyn Efendi (geschrieben im Randbemerkung Duktus des Textes). Sie findet sich nur in diesem Textzeugen, was immerhin bemerkenswert ist, da dieser Mann offensichtlich nie von der Tradition als Scheichülislam anerkannt worden ist. Er war nach der Ermordung des 46. Scheichülislam, Seyyid Feyżullāh, während der Ereignisse von Edirne (1703) auf die Forderung der Janitscharen hin für einige Stunden zum Scheichülislam erhoben worden, dann aber durch den 47. Scheichülislam der Tradition, Fevzulläh Efendi, ersetzt worden. Im Text von Devhatü l-Meşāyih wird ansonsten innerhalb der 46. Tezkire über Yekçeşm Hüseyn Efendi mit der Bemerkung hinweggegangen, daß diese Episode zu unbedeutend sei, als daß weiter auf sie eingegangen werden könne.

ff. 42v-56r

1. Fortsetzung des Mustakimzāde (= Teil 2) ohne Stammbaum zum 76. Scheichülislam. Randbemerkungen und Korrekturen von der Texthand; darunter zwei Verweise auf Kollation mit dem Original-Exemplar (nüsha-i aşl).

ff. 57v-64v

Í

2. Fortsetzung des Mustakīmzāde (= Teil 3).

ff. 65v-91r

1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) mit Stammbaum zum 93. Scheichülislam.

## KOMMENTAR:

Obwohl verhältnismäßig spät entstanden (dat. 1230/1815), ist S 5 doch ein wichtiger Textzeuge, da er mit P1, W 2 und S 7 zu der Untergruppe der früheren Fassung von 1744, die durch den Nachtrag der Biographie des 63. Scheichülislam charakterisiert ist und außerdem wie P1, K2, W2, Ü4 und S 7 den Ausbildungsnachweis des Mustakīmzāde enthält, gehört. Der Text ist allerdings durch häufige Schreibversehen (Auslassen von Buchstaben und Wörtern) beeinträchtigt. Außerdem ist die Punktierung des zierlichen Ta'līķ, das sich durch die gesamte Handschrift zieht, oft nicht eindeutig, d.h. es ist nicht zu erkennen, ob ein Buchstabe mit einfachem oder doppeltem Punkt zu lesen ist. Auffallend auch die Verwechslung von " und "...".

18 Wien, Nationalbibliothek, H.O. No. 227 (W2)

Beschrieben in: Flügel II, No. 1254, p. 411. Ergänzung zur Beschreibung:

# ÄUSSERES:

Steifer, burgunderrot gelackter Leineneinband mit aufgeprägten Goldleisten und Klappe — eine häßliche Imitation osmanischer Vorbilder. Europäisches Vorsatzpapier (Ebru-Imitation). Cremefarbenes, glattes Papier mit Wasserzeichen. Nach der Abschrift beschnitten. Die Blätter sind mit grauem Seidenpapier durchschossen. 105 Blatt mit europäischer Paginierung. Format:  $214 \times 130 \,\mathrm{mm}$ ; Schriftspiegel:  $159 \times 69 \,\mathrm{mm}$ ; ca. 23 Zeilen. Kustoden. Durchgängig kalligraphisches Nesta'līķ in blaßschwarzer Tinte; Personennamen in den Überschriften, Jahreszahlen und Gedichtankündigungen in kräftigroter Tinte; Randleisten in blaßroter Tinte. ff. 2v und 52v floraler Unvan in Taubenblau, Purpur und Gold (in Gold auch die Randleisten der ersten zwei Seiten). Die Tezkire-Überschriften und die Verseinlagen sind jeweils in Kartuschen geschrieben, so daß sie sich deutlich herausheben.

#### INHALT:

f. 1r Besitzervermerk: ... el-melik el-vehhāb el-mütercim ed-

dā'ī ... (undat.).

f. 2r Titel

ff. 2v-48r Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der selteneren

früheren Version von 1744. 63 Biographien. Der Abschreiber hat also gegenüber P1 und S5 die Biographie des 63.

|              | Scheichülislames vor die 1744 datierte, längere Schlußkaside, |
|--------------|---------------------------------------------------------------|
|              | an die ,richtige' Stelle hinter der 62. Biographie, gestellt. |
|              | Randbemerkungen von der Texthand; Stammbäume in der           |
|              | von P1 und S5 vertretenen ausführlicheren Fassung.            |
| ff. 48r-49v  | Ausbildungsnachweis des Mustaķīmzāde.                         |
| ff. 50r-51v  | Verzeichnis der Scheichülislame 1. bis 103. nach Amtszeiten,  |
|              | d.h. wiederholte Amtszeiten sind ablesbar.                    |
| ff. 52v-68v  | 1. Fortsetzung des Mustakīmzāde (= Teil 2) mit dem Titel:     |
|              | Zeyl-i Mustaķīmzāde, statt des üblichen: Terācim-i ehālī-i    |
|              | fetvā; einzelne Randbemerkungen.                              |
| ff. 68v-76v  | 2. Fortsetzung des Mustakimzāde (= Teil 3) mit dem Titel:     |
|              | Zeyl li-Mustakīmzāde statt des üblichen Fehlens eines Titels. |
|              | Randbemerkungen fehlen.                                       |
| ff. 77v-105r | 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) f. 105r Schreiber-        |
|              | vermerk des Ahmed Hāmid gen. Nazīfzāde (dat. 1. Dek.          |
|              | Muh. 1241 / 1626.8.1825).                                     |

### KOMMENTAR:

W 2 ist insbesondere wegen des Teil 1 und des Ausbildungsnachweises (sonst noch in P 1, S 5, K 2, Ü 4, S 7) ein wichtiger Textzeuge, auch wenn der Text durch Wortauslassungen etwas beeinträchtigt ist. Zusammen mit P 1 und S 5 vertritt W 2 eine Untergruppe der seltener vertretenen Fassung von 1744, die besonders durch die Inkorporierung der 63. Tezkire gekennzeichnet ist. W 2 geht zwar auf dieselbe Vorlage zurück wie S 5, steht aber nicht im Überlieferungsstrang von S 5. Die Vorlage der beiden muß jedoch für Teil 1 auf einer Abschrift von P 1 beruht haben.

19 Kairo, Dār al-Kutub al-Miṣrīya, Tārīḥ Turkī No. 156 mīm (K2) Beschrieben in: Dāģistānī, p. 223. Ergänzung zur Beschreibung:

# ÄUSSERES:

Einband mit Klappe, mit Ebrupapier in Wellenmuster beklebt; Rücken und Kanten in braunem Leder stark abgewetzt; beide Deckel vom Buchkorpus gelöst. Vorsatzblätter fehlen. Papier: ff. 1-93 weißlich, kräftig, mit leichtem Glanz; Wasserzeichen: gekrönte Löwin (?), Pfote und Schweif erhoben; ff. 94-113 gelblich, dünn, Wasserzeichen: Nicolo Poleri e Figli (in Kartusche); diese Seiten dürften nachträglich beigebunden worden sein. 113 Blatt (nicht 109), mit arabischer Paginierung, die nach f. 87 ohne Textverlust mit f. 89 fortfährt; Format: 210 × 153 mm. Schriftspiegel ff. 1v-93r: 150 × 80 mm; ff. 94v-113r: 158 × 80 mm; Schrift: kalligraphisches Neshī in schwarzer Tinte, in Teil 6

weniger sorgfältig. In Teil 6 dürfte ein anderer Schreiber am Werk gewesen sein. 21 Zeilen (ff. 97r-98v: 20 Zeilen). Kustoden. Durchgängig Randleisten. Diese sowie Namen in den Überschriften, Hervorhebungen durch Überstreichen und Jahreszahlen in blaßdunkelroter Tinte. ff. 1v und 94v einfach gezeichnete Unvane und Randleisten in Goldtinte. f. 66v Kartusche ohne Unvan.

## INHALT:

f. 1r

Titel (kursiv): "Devhatü l-Meşāyih li-Sa'düddīn Süleymān Emīnullāh 'Abdurraḥmān Mustaķīmzāde 161". Sollte es sich hier um eine Datierung der Handschrift handeln, wäre Vorsicht angebracht, da der Teil 2 des Werkes (entstanden 1764-65) von derselben Hand wie Teil 1 geschrieben wurde. Das Hidschra-Jahr 1161 beg. am 2.1.1748. Besitzervermerk des Mehmed 'Ārif Ḥilmī el-mütesarrif bi-pāye-i Islāmbol, dat. 5. Rab. I [1]274 / 24.10.1857 Freitag. S'O 3, p. 277 erwähnt einen Mehmed 'Ārif Ḥilmī, der im Şa'b. 1272 / April 1856 die Anwartschaft auf das Kadiamt von Istanbul erworben hatte. Gest. Ram. 1284 / Dez. 1867.

ff. 1v-65r

Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil I) in der häufigeren späteren Version von 1745. Randbemerkungen von der Texthand und der des Meḥmed ʿĀrif Ḥilmī (einzelne sind signiert). Offensichtlich handelt es sich um Lesefrüchte, da Ḥilmī sich auf Naʿīma, Mecdī Efendi und Ķara Çelebizāde ʿAbdülʿazīz bezieht. Stammbäume in der ausführlicheren Fassung.

ff. 65v-66r

Ausbildungsnachweis des Verfassers offensichtlich in der Kursive des Hilmī. Da der Ausbildungsnachweis sonst nicht im Verein mit der späteren Fassung von 1745 auftritt, muß angenommen werden, daß Hilmī ihn in einer Kopie der früheren Fassung von 1744 entdeckte und daraufhin in sein eigenes Exemplar übertrug.

ff. 66v-93r

1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2). Einige Randbemerkungen wieder mit "Ḥilmī" gezeichnet.

ff. 94v-113r

Fortsetzung von Süleymān Fā'ik (= Teil 6). Es handelt sich hier um die Abschrift von einer Vorlage, die noch nicht die endgültige Fassung des Textes aufweist. Die anderen aufgefundenen Textzeugen bieten noch einige zeitlich später fallende Einzelheiten, insbesondere in der Biographie des 103. Scheichülislam. f. 113r Schreibervermerk des Muṣṭafā Nūruddīn, Schüler des Seyyid İbrāhīm gen. Sükūtī (dat. 1. Zīlk. 1249 / 12.3.1834).

#### KOMMENTAR:

Leider sind die ersten zwei Teile der Handschrift K 2 nicht datiert; sie sind jedoch nach einer sehr guten Vorlage kopiert. Interessant sind an diesem Textzeugen vor allem das Vorhandensein des Ausbildungsnachweises des Mustakīmzāde und der Teil 6 in einer nicht endgültigen Fassung.

**20** Istanbul, Üniversite Ktph., İbnülemin Kitaplığı No. 2816 (Ü 14)

Bisher nicht katalogisiert.

## Äusseres:

Kobaltblauer Pappeinband mit ornamentaler Blindprägung, abgewetzter schwarzer Lederrücken. Bräunliches Papier minderer Qualität mit Glanz, ohne Wasserzeichen. 32 Blatt, das letzte davon ohne Foliierung. Format: ca. 215×140 mm (die Abmessungen schwanken um 1-2 mm); Schriftspiegel: 151×83 mm. 19 Zeilen. Kustoden. Gut lesbares Nesta'līķ in schwarzer Tinte; Personennamen und Versankündigungen, Randleisten und Zierpunkte in blaßroter Tinte.

#### INHALT:

f. lr

Titel sowie Besitzervermerk des İbnü l-Emīn Maḥmūd Kemāl (İnal), dat. 18. Zīlḥ. 1333 / 27.10.1915. Der Literaturhistoriker und Büchersammler lebte von 1870-1957; vgl. *TDEA* 4, pp. 382-384.

ff. Iv-31r

1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) mit dem üblichen Stammbaum zum 93. Scheichülislam, auf f. 30v in den Text integriert. Randbemerkungen fehlen. f. 31r Schreibervermerk des Seyvid 'Alī Rizā (dat. [1]270 / beg. 4.10.1853).

# KOMMENTAR:

Späte und etwas nachlässige Abschrift.

21 Berlin, Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz, Ms. or. oct. No. 2219 (B)

Beschrieben in: Sohrweide, *Türkische Handschriften* 3, Nos. 182-188, pp. 151-156 [No. 182, pp. 151-152; No. 183, p. 152; No. 184, pp. 152-153; No. 185, pp. 153-154; No. 186, pp. 154-155; No. 187, p. 155; No. 188, p. 156].

#### INHALT:

| ff. 1v-57r | Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der häufiger      |
|------------|------------------------------------------------------------|
|            | auftretenden späteren Version von 1745. Grundausstattung   |
|            | an Randnotizen und Stammbäumen im Duktus der Text-         |
|            | hand; vereinzelt auch Marginalien in einer ziemlich groben |
|            | Kursive, teils in purpurner Tinte.                         |

ff. 57v-77v 1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2); Randbemerkungen und Stammbäume, wie oben.

ff. 78r-80v Nachtrag zum Teil 2, die Scheichülislame 72. und 75. betreffend. Grundzüge dieses Nachtrages finden sich an den entsprechenden Stellen des Teil 2 bei S 4 im Text, in anderen Abschriften als Randnotiz. Dieser Nachtrag ist ansonsten nur noch einmal in Ü 1 vertreten.

f. 81r Weiterer, ausführlicherer Stammbaum zum 76. Scheichülislam

ff. 81v-92v

2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3); Chronogramme, Stammbäume zu den Scheichülislamen 77. und 88. (letzterer f. 93r). f. 92v Schreibervermerk des Ḥakkāk es-Seyyid 'Oṣmān 'Izzet el-Bursevī, Schüler des Yaġcızāde Meḥmed 'Āvnī Efendi (dat. 1. Rec. 1276 / 24. Jan. 1860). Zu dem Steinschneider und Dichter Seyyid 'Oṣmān 'Izzet s. 'OM II, p. 196 unter seinem Vater Rāṣid Meḥmed Efendi (vgl. Sohrweide: Türkische Handschriften 3, p. vII).

ff. 94v-125v

1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4); Chronogramme am Rand in der Texthand; Stammbaum zum 93. Scheichülislam f. 125r.

ff. 126v-150r 2. Fortsetzung des Münīb (= Teil 5); Chronogramme; ,große Lücke' fehlt.

ff. 150v-168r Fortsetzung des Mektūbīzāde (= Teil 7); Bemerkungen und Chronogramme am Rand.

ff. 168v-187r Fortsetzung des Süleymān Fā'iķ (= Teil 6) in der endgültigen Fassung. Randbemerkungen.

#### KOMMENTAR:

Unter sämtlichen eruierten Textzeugen ist B der jüngste — die Abschrift der Teile 1-3 wurde am 24.1.1860 abgeschlossen, woraus sich ein terminus post quem für die Teile 4-7 ergibt. Trotzdem ist B von Interesse: die Teile 1-3 und 6-7 sind nach sehr guten Vorlagen kopiert (Teile 4-5 bieten nur Mäßiges). Neben Ü 1 ist B die einzige unter den ausfindig gemachten Handschriften, die Mustakīmzādes Grundwerk mit sämtlichen Fortsetzungen in sich vereinigt. Darüber hinaus weist B (wieder wie die Handschrift Ü 1, die höchstwahrscheinlich als direkte Vorlage für B diente) einen Nachtrag zur 2. Fortsetzung des Mustakīmzāde auf, der kürzer gefaßt nur noch einmal in Ü 10 auftaucht

und ansonsten seinen Niederschlag in Randbemerkungen gefunden hat, die teils auch in den Text integriert sein können (wie z.B. in S 4).

22 Paris, Bibliothèque Nationale, Suppl. turc No. 1044 (P 1)

Beschrieben in: Blochet II, p. 144. Ergänzung zur Beschreibung:

## ÄUSSERES:

Rotbrauner Ledereinband mit Klappe und schlichten goldgeprägten Ornamenten, mit braunem Lederstreifen neu gebunden. Goldgelbe Vorsatzblätter. Erstes Blatt geglättet, cremefarben; ff. 1-2 beige, fest; ff. 3-4 hellbraun, ziemlich dick, aber weich im Griff, faserig, mit Wasserzeichen: Streifen und undefinierbares Motiv; f. 44 hellbraun, faserig, aber dünner als die vorhergehenden Blätter; ff. 45-47 beige, fest wie ff. 2-3; ff. 44-47 mit Wasserzeichen: Krone; ff. 48-59 beige, ohne Glanz, teilweise gelb eingefärbt, kräftig, mit Wasserzeichen: lateinische Buchstaben; ff. 60-81 hellbraun, faserig, teilweise mit Glanz, mit Wasserzeichen: breite Streifung; ff. 82-108 beige, fest, geglättet, mit Wasserzeichen: feine Streifung. 108 Blatt mit europäischer Paginierung in schwarzer Tinte mit je einem unpaginierten Blatt am Anfang und am Ende. Ursprünglich arabische Paginierung von 1-81 in roter Tinte, teilweise beschnitten. Die ff. 1-2 mit europäischer Paginierung waren ursprünglich die ff. 46-47 der arabischen Paginierung, wurden aber nachträglich an den Anfang des Buches gebunden, so daß beide Paginierungen erst ab f. 48 übereinstimmen. Papierqualität, arabische Paginierung und Schriftwechsel lassen vermuten, daß die Handschrift ursprünglich nur aus ca. 81 Blatt bestand und später erweitert wurde. Format: 286 × 162 mm. Schriftspiegel: Teil 1-2:  $202 \times 103 \,\mathrm{mm}$ ; Teil 3:  $204 \times 103 \,\mathrm{mm}$ ; Teil 4-5:  $209 \times 106 \,\mathrm{mm}$ ; Teil 7: 207 × 103 mm. Weitgezogenes Nesta'līk zu 21 Zeilen in Teil 1; in den übrigen Teilen feines, gedrängtes Nesta'līķ zu 27 Zeilen; im Zeyl zu Teil 7 zu 26 Zeilen. Blatt 48 unbeschrieben. Kustoden. Durchgängig Randleisten in Goldtinte. Am Anfang des Teiles 1 sorgfältiger floraler Unvan in Goldtinte; am Anfang der Teile 2-5 Unvane in Gold von flüchtigerer Ausführung; die für den Unvan vorgesehene Kartusche am Anfang von Teil 7 wurde nicht ausgemalt. Kräftige scharze Tinte mit Ausnahme von Teil 2. Personennamen, Jahreszahlen, Gedichtankündigungen u.ä. in dunkelroter Tinte in Teil 1 und 2; in den Teilen 2-5, 7 hellrot, teilweise nachgezogen; im Zeyl zu Teil 7 bräunlichlila.

# INHALT:

Erstes unpaginiertes Blatt mit der Bemerkung: Volume de 108 feuillets. 8 Mars 1900.

f. lv (Angaben nach der europäischen Paginierung)

| Liste der Scheichülislame mit Wiederholung des Namens         |
|---------------------------------------------------------------|
| bei erneuter Amtszeit, in chronologischer Reihenfolge, ara-   |
| bisch durchnumeriert von 1. bis 63., in der Schrift des       |
| Teil 1, dazu Bemerkungen in schwarzer und roter Tinte von     |
| der feineren Feder des Teil 2.                                |
| Liste der Scheichülislame von 1. bis 25. (in 26. abgebrochen) |
| mit Notizen chronologischer Natur in der Schrift des Teil 2   |

f. 2v Liste der Scheichülislame von 1. bis 25. (in 26. abgebrochen mit Notizen chronologischer Natur in der Schrift des Teil 2. f. 3r Titel: Devhat-i Mesāvih-i Kibār. Besitzervermerk des Sevvic

Titel: Devhat-i Meṣāyiḥ-i Kibār. Besitzervermerk des Seyyid Mehmed Es'ad Muḥyī Efendizāde ohne Datum. Dieser wird S'O 1, p. 337 auch Fetvāemīnizāde genannt. Er starb am 27. Cem. I 1236 / 2.3.1821 als abgesetzter Kadiasker von Anatolien und soll ein hezār fenn gewesen sein.

ff. 3v-45r

Hauptteil (= Teil 1) in der selteneren früheren Fassung, wahrscheinlich von Mustakīmzāde selbst geschrieben. Die Biographien sind von 1. bis 62. durchnumeriert. Die Biographie 63. ist ursprünglich — wie bei dieser Fassung charakteristisch — nicht vorhanden gewesen und wurde von der Hand, die Teil 2 schrieb, auf f. 44v am Rand nachgetragen. P 1 geht darin mit S 5 und W 2 konform, wie sich auch diese drei Handschriften durchgängig im Textbestand sehr nahestehen. Wenige Korrekturen am Rand und im Text von der Texthand; daneben Chronogramme am Rand in der Schrift des Teil 2, in der auch die Stammbäume in der erweiterten Fassung eingetragen wurden.

ff. 46v-47v Anhang: Ausbildungsnachweis des Verfassers (s. auch S 5, W 2, K 2, Ü 4, S 7).

Besonderheiten der Orthographie:

ff. 49v-59r

1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2). Wenige Randbemerkungen von der Texthand; Stammbäume fehlen.

ff. 60v-65v 2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3).

ff. 65v-81r 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) ohne alle Randbemerkungen.

ff. 82v-95v 2. Fortsetzung des Münīb (= Teil 5) mit 'großer Lücke'.

ff. 96r-106r Fortsetzung des Mektūbīzāde (= Teil 7).

ff. 106r-108v Fortsetzung zur Fortsetzung des Mektūbīzāde, die dritte Amtszeit des 100. Scheichülislam (1833-46) und die Amtszeit des 105. (1846-54) betreffend. Nur in dieser Handschrift auftretend!

### KOMMENTAR:

Die undatierte Handschrift ist zweifellos zu verschiedenen Zeiten entstanden: Teil 1 dürfte aus dem dritten Viertel des 18. Jahrhunderts stammen, da es sich mit großer Wahrscheinlichkeit um ein Autograph des Verfassers handelt (Mustaķīmzāde ist 1202/1788 gestorben). Andererseits ergibt der Besitzervermerk des Seyyid Mehmed Es'ad Muḥyīzāde Efendi (gest. 1821) den terminus ante quem für diesen Teil. Mehmed Es'ad stand schon 1211 / beg. 7.7.1796 als Kadi von Yenişehir am Beginn einer Karriere als Großmolla. Über die übrigen Teile läßt sich nichts Bestimmtes sagen, doch ergibt das im Zeyl zu Teil 7 (Abfassungsdatum 1260/1844) zuletzt erwähnte Datum einen terminus post quem: 1263 / beg. 2.12.1846. Der Textzeuge ist vor allem wegen der Teile 1 und 7 von großem Interesse: zum einen zeigt Teil 1 den Übergang von der früheren zur späteren Version des Textes und bildet mit W 2 und S 5 eine Sondergruppe neben den Vertretern des etablierten Textes von früherer und späterer Version, zum anderen findet sich nur in dieser Handschrift ein Zeyl zum Zeyl des Mektūbīzāde, allerdings ohne Autorenangabe.

# 23 Istanbul, Topkapı Sarayı Ktph., Emanet Hazinesi No. 1219 (T 1)

Beschrieben in: Karatay: TY I, No. 1241, pp. 413-414. Ergänzung zur Beschreibung:

## Äusseres:

Die Handschrift enthält 76 Biographien und nicht 90, wie Karatay schreibt. Für die Behauptung, die Handschrift sei ein Autograph des Mustaķīmzāde, gibt es keine Indizien.

Die Kustoden sind in den Text innerhalb der Randleisten integriert. Zahlreiche Korrekturen am Rand.

#### INHALT:

4 unpaginierte ff. ff. +1v-+4v: Liste der Scheichülislame 1.-85. in der Reihenfolge ihrer Amtszeiten; wiederholte Amtszeiten lassen sich an der Wiederholung des Namens ablesen. Die roten Zahlen bedeuten die entsprechende Seitenzahl der Biographie. Die letzte Zahl gilt dem 76. Scheichülislam, was heißen kann, daß die restlichen Biographien bis 85. (was dem 2. Zeyl des Mustaķīmzāde ungefähr entsprechen würde) noch abgeschrieben werden sollten, zumal die Handschrift anschließend an die Teile 1-2 noch 15 unbeschriebene Blätter aufweist.

ff. 0v-47r

Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der vorherrschenden späteren Fassung von 1745. Der Text beginnt nach der Basmallah gleich mit dem Prosatext

unter Auslassung des auf die Basmallah reimenden Halbverses und des einleitenden *rubā ī*. Ansonsten der Handschrift S 4 sehr nahestehender Textbestand. Die

biographischen Randbemerkungen fehlen, ebenso die Stammbäume bis auf den zum 1. Scheichülislam. Chronogramme am Rand.

ff. 471-64r

1. Fortsetzung des Mustakīmzāde (= Teil 2). Vereinzelt Chronogramme am Rand.

#### KOMMENTAR:

Die Abschrift ist äußerst verläßlich und steht den von Mustakīmzāde durchkorrigierten Exemplaren S 4 und P 2 sehr nahe. Einen Hinweis auf die Entstehungszeit der Abschrift gibt vielleicht die Liste der Scheichülislame am Anfang (in der Texthand). Sie bringt als letzte Namen den 85. Scheichülislam Dürrīzāde es-Seyyid Meḥmed Aṭā'ullāh Efendi (amtierte 1783-85) und seinen Nachfolger, den 80. Scheichülislam 'Ivaz Paṣazāde İbrāhīm Efendi (2. Amtszeit: ca. zwei Monate im Jahre 1785). Der dritte Amtsträger im Jahre 1785, 'Arabzāde Aḥmed 'Aṭā'ullāh Efendi (86., amtierte zwei Monate im Jahre 1785) taucht nicht mehr in der Liste auf. Damit ließe sich die Abschrift unter Umständen in die zweite Amtszeit des 80. Scheichülislam datieren: 20. Cem. I 1199 / 31.3.1785 bis 14. Şa'b. 1199 / 22.6.1785.

## 24 Istanbul, Süleymaniye Ktph., Hafid Efendi No. 241 (S 11)

Beschrieben in: TTY, No. 466, pp. 730-731; No. 467, p. 733; No. 468, p. 738; No. 443, pp. 690-691.

Ergänzung zur Beschreibung:

#### ÄUSSERES:

Format: 255 × 155 mm; Schriftspiegel: 160 × 78 mm. Wasserzeichen wie S 5. Die ff.-Angaben für die einzelnen Teile sind wie unten vermerkt zu verbessern. Die Signatur der Handschrift ist nur "Hafid Efendi" ohne den Zusatz "Aşir Efendi"!

# INHALT:

f. lr Titel: Devhatü l-Meşāyih bā-hatt-i Mustakīmzāde ma' zey-

lihi. Besitzervermerk des Mehmed Hafid el-vāķif (undatiert) mit Siegelabdruck, dieser von Hand datiert: 1207 / beg. 19.8.1792. Mehmed Hafid war ein Sohn des 93. Scheichül-

islam.

ff. 1v-64v Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der vorherr-

schenden späteren Fassung von 1745. Zahlreiche Randbemerkungen über die Grundausstattung hinaus. Stammbäume.

ff. 65v-88v 1. Fortsetzung des Mustakīmzāde (= Teil 2), wieder mit

zusätzlichen Randbemerkungen und den zusätzlichen Stammbäumen zu den Scheichülislamen 72. und 73. wie sonst nur noch einmal in S 8.

ff. 89r-100r ff. 100r-136v

- 2. Fortsetzung des Mustakīmzāde (= Teil 3).
- 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4). Die 'große Randbemerkung' zum 93. Scheichülislam ist in den Text integriert (wie in S 8), was für einen eigenwilligen Abschreiber spricht. Auch die sonst am Rand vermerkten Chronogramme sind in den Text eingefügt. Neben dem üblichen, am Ende des Teil 4 in den Text integrierten Stammbaum des 93. Scheichülislam findet sich auf f. 125v ein weiterer Stammbaum dieses Scheichülislam, der um vier Generationen vermehrt ist.

#### KOMMENTAR:

Der Textzeuge ist kein Autograph des Mustaķīmzāde, auch wenn dies auf f. lr insinuiert wird. Der terminus ante quem der Abschrift von Teil 1-3 ist das Datum der Einverleibung der Handschrift in die Bibliothek des Mehmed Hafīd. Teil 4 wurde später hinzugefügt. Das Interesse des Besitzers an der Fortsetzung des Münīb, in der auch die Biographie seines Vaters, des 93. Scheichülislam, behandelt wird, ist offensichtlich.

25 Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 9823 (Ü1)

Bisher nicht katalogisiert.

# ÄUSSERES:

Grünlich-brauner Ledereinband mit Goldprägung; am Rücken mit schwarzem Lederstreifen restauriert (Neubindung?). Geglättetes, feines Papier, durchgängig feingeknittert und rötlich aquarelliert. ff. 75-78 schwefelgelb, später eingeklebt; ff. 151-186 elfenbein und bräunlich, nachträglich eingebunden, grob beschnitten. Format: 190 × 113 mm; Schriftspiegel: 141 × 63 mm. 19 Zeilen; Randleisten. ff. 75-78 und 151-186 Schriftspiegel: 155 × 85 mm; 17 Zeilen ohne Randleisten. Durchgängig Kustoden. Text in schwarzer Tinte; Personennamen in den Überschriften der einzelnen Tezkires, Jahreszahlen und Versankündigungen in dunkelroter Tinte. Gleichmäßiges Nesta'līķ bis auf die ff. 75r-77r und 151v-186r und einzelne Randbemerkungen, die in einer steilen, unschönen, faserigen' Kursive gehalten sind. Diese charakteristische Kursive fällt auch bei einigen Randbemerkungen in B auf.

#### INHALT:

f. Or

ŧ

Titel der in der Handschrift enthaltenen Werke mit Autoren-

|               | angabe; zwei Besitzervermerke: ,Von 'Abdül'azīz b. Kātib erwarb (das Buch) es-Seyyid Meḥmed 'İzzet' (dat. 1240 / beg. 26.8.1824) und: ,mektūbī-i nezāret-i ḥarbīye 'Alī Rıżā'                                                                                                            |
|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ff. 1v-55r    | (dat. [1]325 / beg. 14.2.1907) [in S'O nicht erwähnt].<br>Grundwerk des Mustakimzade (= Teil 1) in der vorherrschenden späteren Fassung von 1745. Randbemerkungen und Stammbäume in mindestens drei verschiedenen Dukten,                                                                |
| ff. 55v-74v   | besonders aber in der ,faserigen' Kursive (s.o.).  1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2). Das Dreieck des Schlußsatzes befindet sich auf f. 79r.                                                                                                                                    |
| ff. 75r-77v   | Nachtrag zu den Biographien der Scheichülislame 72. und 75. (Stammbaum auf f. 77v), datiert 23. Şa'b. 1220 / 16.11.1805. Dieser Nachtrag wurde nachträglich in die Handschrift eingeklebt und reißt damit den Schluß des 1. Zeyls des Mustakimzade auseinander. f. 78 ist unbeschrieben. |
| ff. 79r-88v   | 2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3) mit Stammbaum des 78. Scheichülislam auf f. 89r.                                                                                                                                                                                              |
| ff. 89v-122v  | 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) mit der "großen Randbemerkung" (f. 119v) und dem Stammbaum zum 93. Scheichülislam. Der Stammbaum wurde nachträglich in der "faserigen Kursive" in die freigelassene Stelle am Ende des Textes eingetragen.                                           |
| ff. 123v-149v | <ol> <li>Fortsetzung des Münīb (= Teil 5) mit der großen Lücke (f. 141v) in der Biographie des 95. Scheichülislam. f. 150 ist unbeschrieben.</li> </ol>                                                                                                                                  |
| ff. 151v-168r | Fortsetzung des Mektūbīzāde (= Teil 7) mit wenigen Randbemerkungen. Dieser wie auch der folgende Teil ist in der "faserigen Kursive" geschrieben, in der auch die ff. 75r-77v geschrieben sind.                                                                                          |
| ff. 168v-186r | Fortsetzung des Süleymān Fā'iķ (= Teil 6). Einzelne Randbemerkungen.                                                                                                                                                                                                                     |

# KOMMENTAR:

Die ff. 1-150 der undatierten Handschrift müssen nach dem Besitzervermerk auf f. 0r vor 1240 / beg. 26.8.1824 entstanden sein, während die Teile 6 und 7 (ff. 151v-186r) nach 1249 / beg. 21.5.1833 bzw. 1260 / beg. 22.1.1844 — den jeweiligen Abfassungsdaten — abgeschrieben wurden. Die ff. 75r-77v dürften gemäß der Übereinstimmung der Dukten zusammen mit den Teilen 6 und 7 abgeschrieben worden sein. Das Datum 23. Şa'b 1220 / 16.11.1805 dieses Nachtrags kann nur von der Vorlage kopiert worden sein.

Die Übereinstimmung zwischen Ü 1 und B in Textbestand und Äußerem ist so weitgehend, daß Ü 1 zweifellos als die direkte Vorlage von B (dat. 1. Rec. 1276 / 24.1.1860) angesehen werden muß. Beide Handschriften heben sich

auch von sämtlichen anderen Textzeugen dadurch ab, daß sie als einzige das Grundwerk des Mustaķīmzāde mit allen seinen Fortsetzungen enthalten. Es mag an einem Irrtum des Abschreibers oder des Schreibers der Vorlage liegen, daß die Teile 6 und 7 nicht in der Chronologie ihres Abfassungsdatums auftreten. Eventuell wurde der Abschreiber auch erst nach dem Kopieren der Fortsetzung des Mektūbīzāde dessen gewahr, daß auch noch eine Fortsetzung des Süleymān Fā'ik existierte.

# 26 Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 1260 (Ü 10)

Bisher nicht katalogisiert.

# Äusseres:

Weinroter Ledereinband mit Goldprägung. Papier beige, glatt, mit Wasserzeichen: Whatman 1814. 93 Blatt. Format: 264 × 151 mm; Schriftspiegel: 185 × 80 mm. 25 Zeilen. Kustoden. Sauberes, gedrängtes Nesta'līķ in schwarzer Tinte; Randleisten in Blaßrot; Personennamen in den Überschriften, Jahreszahlen und Gedichtankündigungen in kräftigroter Tinte. Alle Versteile sind in eigene Kartuschen geschrieben. Teile 1, 4 und 5 beginnen mit einem floralen Unvan in Goldtusche. Auf den entsprechenden Anfangsseiten sind auch die Randleisten in Goldtusche ausgeführt.

#### INHALT:

| f. 1r       | Siegelabdruck: ,Allāh [12]22° / beg. 11.3.1807.                                                                                                                                                                                                 |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ff. 1v-32v  | Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil I) in der vorherrschenden späteren Fassung von 1745. Randbemerkungen, aber keine Stammbäume.                                                                                                                 |
| ff. 33r-44v | 1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2). Randbemer-<br>kungen.                                                                                                                                                                               |
| ff. 45r-47r | Nachtrag zu den Biographien der Scheichülislame 72. und 75., doch entspricht diese Fassung der in B und Ü 1 vertretenen nur in groben Zügen, d.h. letztere zeigen die gefeiltere Version.                                                       |
| ff. 48r-53v | 2. Fortsetzung des Mustakīmzāde (= Teil 3).                                                                                                                                                                                                     |
| ff. 54v-74r | 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) mit der großen Rand-<br>bemerkung zum 93. Scheichülislam; am Ende von dessen<br>Biographie ist zwar etwas Platz für den sonst üblichen<br>Stammbaum freigeblieben, doch wurde dieser nicht aus-<br>geführt. |
| ff. 75v-91r | 2. Fortsetzung des Münīb (= Teil 5) die "große Lücke" in der Tezkire des 95. Scheichülislam ist mit einer Unvan-                                                                                                                                |

|        | zeichnung in Goldtinte ausgefüllt, als begänne ein neuer   |
|--------|------------------------------------------------------------|
|        | Text.                                                      |
| f. 92v | Stammbaumnotizen und unpunktierte biographische Notizen.   |
| f. 93r | Biographische Notizen zu den Scheichülislamen 85. bis 102. |
|        | (letzterwähntes Datum: [1]245 / beg. 3.7.1829).            |

## KOMMENTAR:

Die Abschrift interessiert vornehmlich im Hinblick auf den selten auftretenden Nachtrag zu den Biographien der Scheichülislame 72. und 75. Datum ante quem der undatierten Abschrift ist wohl das Jahr 1245/1829-30, da die Notizen auf f. 93r wegen der Bemerkung "välid-i mäcidim" als autobiographische Notizen des Schreibers zu verstehen sein dürften.

# 27 Wien, National-Bibliothek, H.O. No. 121 (W3)

Beschrieben in: Flügel II, No. 1253, p. 410. Ergänzung zur Beschreibung:

# ÄUSSERES:

Einband mit Papier in braunem Wurzelfurniermuster beklebt; europäische Bindung mit hellbraunem Lederstreifen; auf dem Rücken in Goldprägung: BIOGRAPHIE D. MUFTI. Papier eierschalenfarbig, glänzend, dünn, mit Wasserzeichen: feine Streifung und nie zur Gänze sichtbares Wappenschild. 46 Blatt; Format: 174×113 mm; Schriftspiegel: 136×62 mm; stark gedrängtes Nesta'līķ. 30 Zeilen. Kustoden. Text in schwarzer Tinte; Personennamen in den Überschriften, Jahreszahlen und die Randleisten der ersten acht Textseiten (Foliierung in arabischen Ziffern) in dunkelroter Tinte. Zwei Foliierungen: die europäische Zählung beginnt auf f. 3 mit 1; die orientalische Zählung beginnt auf f. 1 mit 1. Zwischen ff. 43 und 44 (orientalische Zählung) ist ein unfoliiertes dünnes Blatt mit den Stammbäumen der Scheichülislame 62. und 63. mit eingebunden. f. 2 unbeschrieben.

# INHALT:

| f. 1r     | (Angaben nach der orientalischen Zählung) Zwei Besitzer-    |
|-----------|-------------------------------------------------------------|
|           | vermerke.                                                   |
| f. 3r-v   | Tafel vorislamischer iranischer Dynastien.                  |
| ff. 4r-6r | Aufzählung der islamischen Dynastien von den ersten vier    |
|           | Kalifen bis zu den Afghanen (letzterwähnte Jahreszahl:      |
|           | 1134 / beg. 22.10.1721).                                    |
| f. 7r-v   | Liste der Osmanenherrscher bis auf Sultan Mahmud II.        |
|           | (1808-39). Letzterwähnte Jahreszahl: 1223 / beg. 28.2.1808. |

f. 8r-v

ff. 9v-10r

Verzeichnis der Scheichülislame 1.-63. mit Seitenzahlangabe der jeweiligen Tezkire.

ff. 11v-45v

Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der vorherrschenden späteren Fassung von 1745. Randbemerkungen und Stammbäume teilweise in anderem Duktus ergänzt.

Verzeichnis der Scheichülislame 64.-89. (Die zwei Fortsetzungen des Mustaķīmzāde behandeln die Scheichülislame 64. bis 88; die erste Fortsetzung des Münīb beendet die Beschreibung der Amtszeit des 88. Scheichülislam und geht dann auf die Biographie des 89. über.)

## KOMMENTAR:

Die Abschrift ist an sich unauffällig, doch bietet sie immerhin die Besonderheit, daß schmückende Floskeln bei Städte-, Personen- und Monatsnamen oft weggelassen sind. Eine Datierung des Textzeugen anhand der in den Listen auftretenden Jahreszahlen (als termini post quem) ist wegen des Wechsels der Dukten nicht möglich.

28 Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 535 (Ü 12)

Bisher nicht katalogisiert.

## ÄUSSERES:

Einband mit grünlichem Ebru-Papier beklebt, Rücken und Ränder mit rotbraunem Leder abgesetzt. Papier matt, in verschiedenen Schattierungen von Gelblich, mit Wasserzeichen: Streifung und krallenbewehrter Vierfüßler auf Bergspitzen, ein Vorderfuß und der Schwanz erhoben. ff. 138-148 weißes Papier; ff. 223-236 Papier bräunlich, faserig. Der Befund der Bindung erlaubt die Vermutung, daß die ff. 138-236 nachträglich den ff. 1-137 beigebunden wurden. 236 Blatt. Format: 221 × 126 mm; Schriftspiegel: 131 × 55 mm. ff. 138-236 Schriftspiegel: 140 × 57 mm. 15 Zeilen. Kustoden. Gleichmäßiges Nesta lik von mindestens drei Schreibern in wechselnd blasser und kräftig schwarzer Tinte; Personennamen in den Überschriften, Jahreszahlen und Versankündigungen in roter Tinte. Randbemerkungen teilweise in blasserer Tinte eingetragen, also vermutlich später ergänzend. Etwas Wurmfraß.

## INHALT:

f. 1r

Drei Besitzervermerke: "el-Vāhib(?)zāde eş-Şeyḫīzāde es-Seyyid Meḥmed Rāġib' (undat.); "Şerīfī Muṣṭafā mutaṣarrıf-i İskenderīye sābıkā' (dat. 11. Şev. [1]251/30.1.1836) mit Siegelabdruck, weitere Bücher aus seinem Besitz sind bei

Sohrweide: Türkische Handschriften 5, Nos. 163, 269 und besonders 204 verzeichnet, vgl. auch S'O 4, p. 477; 'Alī Rizā' (dat. 29. Ṣaf. [12]84 / 2.7.1867) mit Siegelabdruck: Rizā'.

ff. 1v-82r Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der vorherrschenden früheren Fassung von 1745. Grundausstattung an Randbemerkungen, aber keine Stammbäume.

ff. 82v-117r 1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2), abgeschrieben von anderer Hand als Teil 1.

ff. 117v-135v

2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3) mit großer Randbemerkung zur Tezkire des 86. Scheichülislam. ff. 136-137 unbeschrieben.

ff. 138v-192v

1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4); die große Randbemerkung zur Biographie des 93. Scheichülislam fehlt, der Stammbaum ist dagegen wie üblich am Schluß in den Text integriert. Schreiberwechsel.

ff. 193r-236v

2. Fortsetzung des Münīb (= Teil 5) in einer sonst nicht auftretenden Redaktion, in der die Biographie des 93. Scheichülislam gänzlich fehlt. ff. 193v-198r die mit einigen Sätzen aus der Einleitung der 2. Fortsetzung des Münīb anhebende Biographie des 94. Scheichülislam mit zahlreichen Lücken für die entsprechenden Datumsangaben. ff. 198v-203r unbeschrieben. ff. 203v-236v Biographie des 95. Scheichülislam mit regulärem Text. Randbemerkungen fehlen.

## KOMMENTAR:

Die undatierte Abschrift dürfte nach den Besitzervermerken aus dem ersten Viertel des 19. Jahrhunderts stammen, doch lassen die zweimaligen Schreiberwechsel und die Neubindung keine deutlicheren Schlüsse zu. Ansonsten ist der Textzeuge bis auf den 2. Zeyl des Münīb unauffällig. Es konnte nicht geklärt werden, ob es sich um einen Auszug oder um die Kopie eines Entwurfes dieser Fortsetzung handelt.

29 Istanbul, Süleymaniye Ktph., Hüsrev Paşa No. 390 (S7)

Beschrieben in: *TTY*, No. 466, pp. 727-728; No. 467, p. 734; No. 443, p. 689. Ergänzung zur Beschreibung:

## Äusseres:

91 Blatt; Format:  $177 \times 125 \,\mathrm{mm}$ ; Schriftspiegel:  $113 \times 66 \,\mathrm{mm}$ . Die Handschrift enthält auch den 2. Zeyl des Mustaķīmzāde (= Teil 3), was TTY anscheinend übersehen hat.

| INH  | Αſ | т   | • |
|------|----|-----|---|
| INDA | ٦L | . 1 |   |

| f. 1r       | Besitzervermerk des Süleymān Fā'iķ mektūbī-i ṣadr-i 'ālī-i sābik (dat. [1]245 / beg. 3.7.1829).                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ff. 1v-42v  | Grundwerk des Mustakīmzāde (= Teil 1) in der selteneren früheren Fassung von 1744. An den Rand des Einleitungsteiles ist von anderer Hand als der Texthand die Einleitung der späteren Fassung von 1745 geschrieben. Dies spricht für eine gründliche Textkenntnis des Rezensenten. Nur eingangs Randbemerkungen sowie der Stammbaum zum 1. Scheichül- |
|             | islam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ff. 43r-44r | Ausbildungsnachweis des Mustaķīmzāde.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| f. 44r-44v  | Nachtrag der Biographie des 63. Scheichülislam im Text-<br>duktus.                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ff. 44v-59r | 1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2) mit Randbemerkungen im Textduktus.                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ff. 59r-66v | 2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3); nur zwei Randbemerkungen zum 81. Scheichülislam von anderer Hand als der Texthand.                                                                                                                                                                                                                         |
| ff. 67r-91r | 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) ohne Randbemerkungen, aber mit dem am Ende in den Text integrierten Stammbaum des 93. Scheichülislam.                                                                                                                                                                                                              |

## KOMMENTAR:

S 7 gehört wie S 5 und W 2 zu einer Untergruppe von Textzeugen zur früheren Fassung von 1744, die den Ausbildungsnachweis des Mustaķīmzāde sowie den Nachtrag der Biographie des 63. Scheichülislam enthalten. Die flüchtig und ohne kalligraphische Ambitionen geschriebene Abschrift ist undatiert, dürfte aber aus dem ersten Viertel des 19. Jahrhunderts stammen. Interessant ist hier auch die am Rand vermerkte Einleitung zum Grundwerk in der Tradition der späteren Fassung von 1745.

30 Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 2558 (Ü 11)

Bisher nicht katalogisiert.

# Äusseres:

Einband mit verblaßtem Ebru-Papier beklebt, weinroter Lederrücken. Papier beige, kräftig, mit Wasserzeichen: weiträumige Streifung und Hahn, nach links blickend, mit den Großbuchstaben "M G' darunter. Einzelne Blätter sind kräftiggelb eingefärbt. 37 Blatt. Format: 210 × 108 mm; Schriftspiegel: 155 × 60 mm. 25 Zeilen. Kustoden. Der Text ist fortlaufend, d.h.

ohne Absätze für die einzelnen Biographien, geschrieben in nachlässigem Nesta'līķ. Schwarze Tinte; Personennamen eingangs der einzelnen Tezkires und Versankündigungen in roter Tinte. Leichter Wurmfraß; bei den ersten acht und den letzten drei Blatt ist der Text durch Feuchtigkeitseinwirkung beeinträchtigt.

#### INHALT:

| INHALI.    |                                                               |
|------------|---------------------------------------------------------------|
| f. 1r      | Laudatio auf das Werk (zweizeilig), fünf Doppelzeiler und ein |
|            | Besitzervermerk des Mehmed Emīn es-Saʿīdī el-Muharrirī        |
|            | (dat. 1265 / beg. 27.11.1848), unpunktiert.                   |
| f. 2r      | Als sechszeiliges Dreieck notierte Laudatio auf das Werk      |
|            | sowie die Bemerkung (als sechszeiliges Dreieck): ,Hakkā       |
|            | ki Hoca Münīb Efendi bunun esāsını hadd-i icāze (die          |
|            | folgenden Wörter unpunktiert und unklar) li-muharririhi'.     |
| ff. 2v-37r | 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4). Nur vier Randbemer-      |
|            | kungen; der übliche Stammbaum am Ende des Textes, den         |
|            | 93. Scheichülislam betreffend, fehlt.                         |

#### KOMMENTAR:

f. 2v wird der Titel des Werkes mit "Dayl dawhat al-mašāyih li-Ḥwāğa Munīb raḥmat Allāh ta'ālā lahu' angegeben. Daher muß die Abschrift zwischen 1822 (Todesjahr des Münīb) und 1848-49 (Besitzervermerk) ausgeführt worden sein. Ü 11 ist neben T 3 die einzige Handschrift, die nur den Teil 4 beinhaltet.

# 31 Istanbul, Millet Ktph., Ali Emîri No. 721 (S8)

Beschrieben in *TTY*: No. 466, pp. 729-730; No. 467, pp. 734-735; No. 468, p. 737; No. 443, pp. 689-690; No. 444, pp. 692-693; No. 462, pp. 722-723.

Ergänzung zur Beschreibung:

## Äusseres:

139 Blatt. Format: ca. 238 × 136 mm; Schriftspiegel: ca. 171 × 70 mm. Die Maße wechseln, obwohl die Handschrift in einem Guß angefertigt ist. Kustoden. Das dünne, glänzende, wechselnd gelbliche und gelblichrosafarbene Papier (immer wieder mit matt-türkisen Blättern durchschossen) ist fast durchweg entlang der mit Goldtusche gezogenen Randleisten gebrochen, was die Benützung der Handschrift erschwert. Jeder Teil beginnt mit einem sorgfältig gemalten gold-polychromen Unvan. Die Seiten wurden nach der Eintragung der Randbemerkungen beschnitten.

| INHALT:       |                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| f. 0r         | Stempelabdruck eines Besitzers: Diyārbakırlı 'Alī Emīrī (dat. 1341 / beg. 24.8.1922; vgl. GOW, pp. 402-404; TDEA I, p. 112) sowie ein kleinerer, schlechtabgedrückter und unleserlicher Stempelabdruck; Besitzervermerk des Ḥāccī Bayrām Hıssānī (?) mahallesi imām(ı) Emīn Efendi (undat.). |
| ff. 0v-42v    | Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil l) in der vorherrschenden späteren Fassung von 1745. Stammbäume; Randbemerkungen, darunter solche, die über die übliche Grundausstattung hinausgehen.                                                                                                     |
| ff. 43v-58v   | 1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2); nur hier und in S 11 Stammbäume zu den Scheichüslamen 72. und 73. Wenige Randbemerkungen.                                                                                                                                                        |
| ff. 59v-67v   | 2. Fortsetzung des Mustakimzade (= Teil 3).                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ff. 68r-95v   | 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4); die große Randbemerkung zum 93. Scheichülislam ist in den Text integriert, wie das sonst nur noch einmal in S 11 der Fall ist. Randbemerkungen fehlen. Stammbaum des 93. Scheichülislam am Schluß von dessen Biographie.                                |
| ff. 96v-117v  | 2. Fortsetzung des Münīb (= Teil 5); die 'große Lücke' ist wie bei Ü 10 mit einem Unvan in der Qualität der übrigen Unvane der Handschrift ausgefüllt. Keine Randbemerkungen.                                                                                                                |
| ff. 119v-137r | Fortsetzung des Süleymān Fā'ik (= Teil 6) ohne Rand-                                                                                                                                                                                                                                         |

### KOMMENTAR:

Die prächtige Handschrift ist aus einem Guß. Daher dürfte die Entstehungszeit des Zeyls des Süleymän Fä'ik (1249 / beg. 21.5.1833) den terminus post quem für die Datierung der Abschrift liefern. Teilkollation läßt vermuten, daß die Abschrift nach wechselnden Vorlagen angefertigt wurde, eventuell auf Veranlassung Ali Emîris, des bekannten Bücherliebhabers und Büchersammlers (1857-1924). Im Gegensatz zur prächtigen Ausführung der Handschrift ist der Text durch Nachlässigkeit in der Punktsetzung, Wortauslassungen u.ä. durchgängig beeinträchtigt.

bemerkungen.

32 Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 3829 (Ü 13)

Bisher nicht katalogisiert.

## ÄUSSERES:

Einband dunkelrotes Leinen, am Rücken und an den Rändern mit schwarzem Leder abgesetzt. Offensichtlich handelt es sich um eine Neubindung anstelle der ursprünglichen. Festes, elfenbeinfarbenes, mattes Papier ohne Wasserzeichen. 37 Blatt in drei Lagen zu fünf Doppelblatt und einer Lage zu sieben Blatt. Dem Blattblock geht ein nachträglich eingeklebtes, unfoliiertes, dünnes, bräunliches Blatt voraus. Format: 179 × 111 mm; Schriftspiegel: 127 × 61 mm; 14 Zeilen. Kustoden. Gut leserliches Nesta'līķ in blasser bräunlichgrauer Tinte. Korrekturen im Text und am Rand in schwarzer Tinte. Personennamen in den Überschriften und Versankündigungen in dunkelroter Tinte. Radierungen im Text und bei Randbemerkungen. Alle Seiten sind von den Rändern her angegilbt und im Schriftspiegel von der Tinte verfärbt. Stockflecken.

#### INHALT:

1. unfol. f. r

Titel: Zeyl-i zeyl-i Devhatü l-Meşāyih.

ff. 1v-37r

Fortsetzung des Mektūbīzāde (= Teil 7). Das Kolophon auf f. 37r lautet in arabischer Sprache: "Reinschrift durch den Verfasser es-Seyyid 'Abdül'azīz b. es-Seyyid Meḥmed 'İzzet, Müderris der Ķılıç 'Alī Paşa-Medrese im Range eines Müderris zweiten Grades der Süleymānīye, z. Zt. nā'ib in der Stadt Kayseri' (folgen Segenssprüche); undatiert. f. 37v Radierung.

#### KOMMENTAR:

Es ist schwer von der Hand zu weisen, daß es sich hier um ein Autograph handelt. Die Angaben des Kolophons passen genau zu den Einzelheiten, die Faṭīn über den Mektūbīzāde berichtet (*Tezkire*, p. 397). Nach diesen hielt sich unser Autor vom Herbst 1837 bis Frühjahr 1840 in Kayseri auf. Damit wäre die Handschrift in diesen Zeitraum zu datieren. Nur die Bezeichnung des Mannes als "Seyyid" macht stutzig, da er sonst in keiner unserer biographischen Quellen als solcher bezeichnet wird. Der Text ist jedenfalls sehr verläßlich und steht B und S 12 am nächsten.

Die Handschrift stammt ursprünglich aus der Sammlung Hālis Efendi.

33 Wien, National-Bibliothek, Mxt. No. 153 (W1)

Beschrieben in: Flügel II, No. 1252, pp. 409-410.

Ergänzung zur Beschreibung:

## ÄUSSERES:

Einband mit blassem Ebru-Papier beklebt, dunkelroter Lederrücken und -rand mit Klappe; innere Schutzblätter jeweils restauriert. Papier geglättet, fest, matt, je eine Lage schwefelgelb, cremefarben und weißlich mit jeweils verschiedenen Wasserzeichen. 140 Blatt mit europäischer Foliierung. Format:

.4

215 × 130 mm; Schriftspiegel: 139 × 63 mm. 19 Zeilen. Kustoden. Kalligraphisches Nesta lik in schwarzer Tinte; Personennamen in den Überschriften, Versankündigungen und Überstreichungen in kräftigroter Tinte. Leisten, Randbemerkungen und Stammbäume fehlen, ebenso die Jahreszahlen, so daß der Eindruck entsteht, als ob der Abschreiber den Durchgang zum Zweck der Jahreszahleneintragung nicht mehr habe ausführen können.

#### INHALT:

| f. 1r         | Titel des Werkes und Besitzervermerk: Mehmed 'Ațā' elmüderris (undat.) mit Stempelabdruck: 'Aţā' ullāh'. |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ff. 1v-55r    | Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der vorherr-                                                    |
|               | schenden späteren Fassung von 1745.                                                                      |
| ff. 55r-75v   | 1. Fortsetzung des Mustakimzāde (= Teil 2) ohne den                                                      |
|               | üblichen am Ende in den Text integrierten Stammbaum.                                                     |
| ff. 75v-86r   | 2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3).                                                              |
| ff. 86v-116r  | 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) ohne den üblichen                                                    |
|               | am Ende in den Text integrierten Stammbaum zum 93.                                                       |
|               | Scheichülislam, obwohl der entsprechende Platz dafür frei-                                               |
|               | gelassen ist. Ein weiteres Indiz dafür, daß die Abschrift                                                |
|               | nicht völlig vollendet werden konnte.                                                                    |
| ff. 116v-139r | 2. Fortsetzung des Münīb (= Teil 5) mit der "großen                                                      |
|               | Lücke' in der Biographie des 95. Scheichülislam. Auf f. 139r                                             |
|               | steht abgesetzt vom Text der Ansatz zu einem Schreiber-                                                  |
|               | vermerk : حرره                                                                                           |

#### KOMMENTAR:

W 1 ist in allen Teilen ein sehr guter Textzeuge, was sich aus seiner großen Nähe zu S 4 und — in Teil 4 — zur Handschrift T 3, unserem ältesten Textzeugen für diesen Teil, erkennen läßt. Auffallend sind die häufigen Verwechslungen von  $\dot{z}$  und z. W 1 ist wegen seiner guten Lesbarkeit und wegen seines verläßlichen Textes als Textgrundlage für die Faksimile-Edition der Teile 4 und 5 der ihm unmittelbar verwandten Handschrift S 4 vorzuziehen.

34 Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 2548 (Ü 4)

Bisher nicht katalogisiert.

# ÄUSSERES:

Rotbrauner Ledereinband mit Goldprägung. Papier fest, gelblich, matt, faserig, mit Wasserzeichen: Wappen und einige lateinische Großbuchstaben. 156 Blatt. Die orientalische Zählung beginnt bei f. 215, was darauf hindeutet,

daß es sich bei der Handschrift ursprünglich um ein umfangreicheres Sammelwerk handelte, das dann auseinandergenommen und neu gebunden wurde. Format:  $211 \times 140 \,\mathrm{mm}$ ; Schriftspiegel:  $150 \times 87 \,\mathrm{mm}$ ; 15 Zeilen. Kustoden. Auffällig weitgeschwungenes Nesta'līķ mit starken Unterbögen ähnlich dem maghrebinischen Duktus. Schwarze Tinte; Personennamen in den Überschriften, Jahreszahlen und Gedichtankündigungen in roter Tinte. Durchgehend Randleisten in Goldtinte; f. 215v Unvan in Gold mit rosa aquarellierten Blumen. In der oberen Hälfte durchgehend Brand- und Wasserflecken.

## INHALT:

1. unpaginierte Seite: Titel: دوحه المشايخ الاسلاميه.

mit Angabe des Verfassers und der folia: 215.

ff. 215v-288r Grundwerk des Mustakīmzāde (= Teil 1) in der seltener

auftretenden früheren Version von 1744. 62 Tezkires, wie es für diese Fassung charakteristisch ist. Die *hātime* ist datiert Sev. 1157 / beg. 7.11.1744. Randbemerkungen und Stamm-

bäume fehlen.

ff. 288v-290v Ausbildungsnachweis des Verfassers ("Anhang").

ff. 291v-366v Zübdetü l-ahbār el-müte alliķa bi-l-bihār von el-Hācc

'Abdul'alīm Mehmed Sa'īd, gen. Şehrīzāde (gest. 1178 / beg. 1.7.1764; s. *GOW*, pp. 295-298). Die Sammlung von Kapudan-Pascha-Biographien ist in der Einleitung 1161 / beg. 2.1.1748 datiert, in der *hātime* Reb. I. 1162 / beg.

19.2.1749.

4 letzte unpaginierte ff.: Inhaltsverzeichnis mit den Namen der biographierten Scheichülislame und Kapudan Paschas mit jeweils der folio-

Angabe der Tezkire.

#### KOMMENTAR:

Der undatierte Textzeuge ist in engem Zusammenhang mit Ü9 zu sehen, auch wenn diese Handschrift wohl nicht als direkte Vorlage gedient hat, wie aus dem dortigen Fehlen des Ausbildungsnachweises des Mustaķīmzāde ('Anhang') geschlossen werden muß. Der hier gebotene Text zeigt gewisse Schwächen, doch bekommt diese Abschrift ihre Wichtigkeit dadurch, daß sie zu den acht Textzeugen gehört, die die frühere Version von 1744 vertreten, und als eine von fünf den 'Anhang' aufweist.

35 Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 9803 (Ü6)

Bisher nicht katalogisiert.

# ÄUSSERES:

Brauner Ledereinband mit Goldprägung des 19. Jahrhunderts. Papier elfenbeinfarben, gelegentlich auch grünlich und rosa eingefärbt, glatt, mit Wasserzeichen. 33 Blatt. Format: 198 × 118 mm; Schriftspiegel: 138 × 69 mm. 13 Zeilen. Kustoden. Schrift: Nesta'līķ in schwarzer Tinte; Namen in den Überschriften und Jahreszahlen in roter Tinte. Randleisten auf den ersten zwei Seiten in Gold, der Rest in Blau. f. 1v Unvan in Gold, Weiß und Grau. Etwas Wurmfraß.

#### INHALT:

ff. lv-33r

Fortsetzung des Süleymān Fā'ik (= Teil 6). Randbemer-

kungen fehlen. f. 32v Schreibervermerk des Mehmed Receb

Buhārī (undat.).

f. 33v

Gedicht aus acht Zeilen ohne Autorenangabe, beinhaltend ein Zahlenspiel mit der Anzahl der Ayat des Koran. In

Rık'a-Schrift.

#### KOMMENTAR:

Die Teilkollation ergab keine Auffälligkeiten gegenüber den für die Edition herangezogenen Textzeugen.

36 Istanbul, Millet Ktph., Ali Emîri Efendi (şer'iye) No. 1084 (S9)

Beschrieben in: TTY, No. 462, p. 722.

Ergänzung zur Beschreibung:

# Äusseres:

Format:  $232 \times 155$  mm; Schriftspiegel:  $166 \times 93$  mm.

# INHALT:

ff. 1v-19r

Ĭ

Fortsetzung des Süleymān Fā'ik (= Teil 6). Die hier und in S 10 auftretenden Randbemerkungen sind in den anderen Textzeugen teilweise in den Text integriert. Korrekturen. Der Takrīż auf f. 19r (dat. [12]49 / beg. 21.5.1833) findet sich in sämtlichen Textzeugen und ist damit gleichsam

Textbestandteil.

#### KOMMENTAR:

Wie S 10 ist S 9 säuberlich in ein einfaches Heft geschrieben, doch unterscheiden sich die Dukten. Beide Abschriften müssen im Zusammenhang gesehen werden, doch dürfte ihr Verhältnis nicht das der Abhängigkeit voneinander, sondern das der gemeinsamen Entstehung sein.

37 Istanbul, Millet Ktph., Ali Emîri Efendi (şer'iye) No. 1085 (\$ 10)

Beschrieben in: *TTY*, No. 462, p. 722. Ergänzung zur Beschreibung:

# Äusseres:

Format: 245 × 180 mm; Schriftspiegel: 155 × 72 mm. 26 Blatt; ff. 22-26 unbeschrieben. Kustoden.

#### INHALT:

ff. 1v-21v

Fortsetzung des Süleymān Fā'ik (= Teil 6). Wenige Randbemerkungen, die in den anderen Textzeugen teilweise in den Text integriert sind. f. 21v steht wie bei S 9 vor der Schlußkaside des Mīr Meḥmed Besīm Efendi: "Mīr-i 'Alemzāde Rif'at: Cevher-i kalemle yazsalar tārīḥini rif'at sezā / Fā'ik Efendi zeyl edüb kıldı müzeyyin devḥayı [12]49' [beg. 21.5.1833]. (Zu Rif'at vgl. S.81, Anm 315.)

#### KOMMENTAR:

Die in sauberem Riķ'a-Duktus ausgeführte Abschrift ist im Zusammenhang mit S 9 zu sehen. Im Textbestand stehen S 9 und S 10 besonders S 4 nahe.

**38** Istanbul, Üniversite Ktph., TY No. 6197 (Ü 2)

Bisher nicht katalogisiert.

## Äusseres:

Einband mit blindgeprägtem, floral gemustertem flaschengrünem Papier beklebt und mit weinrotem Leder gefaßt. Dieses mit Leisten in Goldprägung. Papier beige, glänzend. 182 Blatt. Format:  $260 \times 159 \,\mathrm{mm}$ ; Schriftspiegel:  $195 \times 92 \,\mathrm{mm}$ . 19 Zeilen. Kustoden. Sorgfältiges Ta'līķ in schwarzer Tinte; Personennamen, Jahreszahlen und Versankündigungen in dunkelroter Tinte.

Randleisten durchweg dreifach in roter, schwarzer und Goldtinte. Jeder Teil beginnt mit einem barocken Unvan in Goldtusche, weiß, grau und schwarz abgesetzt. Randbemerkungen und Stammbäume fehlen, doch ist nach fast jeder Tezkire ein beschnittenes Originalfetvā des betreffenden Scheichülislam auf die Seite geklebt. Dies ist eine Besonderheit, die nur in dieser Handschrift auftritt. Diese Präsentation von Biographie mit entsprechendem Fetvā (zugleich eine Schriftprobe) findet sich auch im Kapitel, 'Osmānlı Şeyhülislāmları' des İlmīye sālnāmesi, Istanbul 1334/1916, pp. 322-641. Die dort abgebildeten fetāvā sind in vielen Fällen mit den in der hier besprochenen Handschrift eingeklebten identisch.

# INHALT:

| ff. 1v-77r    | Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der vorherr-        |
|---------------|--------------------------------------------------------------|
|               | schenden späteren Fassung von 1745.                          |
| ff. 77r-98r   | 1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2). Die Fetvā-       |
|               | Probe des 66. Scheichülislam (f. 81v) ist mit floraler Orna- |
|               | mentik in Goldtusche umrahmt.                                |
| ff. 98v-111r  | 2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3).                  |
| ff. 111v-140v | 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4).                         |
| ff. 141v-162v | 2. Fortsetzung des Münīb (= Teil 5) mit ,großer Lücke'.      |
| ff. 163r-181v | Fortsetzung des Mektūbīzāde (= Teil 7).                      |
| f. 182r       | Schreibervermerk des Ḥāfiz İbrāhīm ez-Zihnī, Imām des        |
|               | reʾīsü l-etɪbbā (undat.).                                    |

#### KOMMENTAR:

Trotz der äußerlich sehr ansprechenden Ausführung der Handschrift und der sorgfältigen Schrift ist der Text wegen der Punktierungs- und Orthographiefehler, Wortauslassungen und Hinzufügung von Phantasiewörtern beeinträchtigt.

39 Istanbul, Süleymaniye Ktph., Esat Efendi No. 2267 (S 12)

Beschrieben in: *TTY*, No. 403, p. 617. Ergänzung zur Beschreibung:

## ÄUSSERES:

Format:  $212 \times 115$  mm; Schriftspiegel:  $155 \times 63$  mm.

#### INHALT:

| f. 1r      | Titel oder Besitzervermerk ausgewischt. Ein Siegelabdruck    |
|------------|--------------------------------------------------------------|
|            | ist unleserlich, da er beim Anbringen verrutschte.           |
| ff. 1v-18v | Fortsetzung des Mektūbīzāde (= Teil 7). ff. 10v-11r neun zu- |

sammenhängende ausgewischte Zeilen, die den 99. Scheichülislam betreffen, in den anderen Textzeugen für Teil 7 aber vorhanden sind. Dafür findet sich hier eine sonst nicht auftretende Randbemerkung. f. 18v Schreibervermerk: ,bi-haṭṭ ṣāḥib al-kuttāb al-muštahir imām ra'īs al-aṭibbā' (s. auch Ü 2, f. 182r).

#### KOMMENTAR:

Der Textzeuge ist verläßlich und gut lesbar, zeigt aber keinerlei markierte Verwandschaft zu einem der anderen Textzeugen von Teil 7, auch nicht zu  $\ddot{\mathbf{U}}$  2.

**40** Kairo, Universitätsbibliothek, Sammlung İbrāhīm Hilmī T. 2863 (K3)

Bisher nicht katalogisiert.

# ÄUSSERES:

Da die Handschrift nur in Form einer Fotokopie vorliegt, kann über ihr Äußeres nur spärliche Auskunft gegeben werden. 124 unfoliierte Blatt liegen vor, allerdings steht f. 124r links oben ,126' in arabischen Ziffern. Format: 195 × 154 mm; Schriftspiegel: 140 × 58 mm. 17 Zeilen. Kustoden. Gleichmäßiges Nesta'līķ. Personennamen in den Überschriften und Versankündigungen sind im Original wahrscheinlich in Goldtinte geschrieben, da die Fotokopie an den entsprechenden Stellen weiß geblieben ist. Es fehlt jeweils ein Blatt zwischen den ff. 19 und 20, 60 und 61, 112 und 113 (meine Foliierung). Nach f. 118v bricht der Devhatü l-Meṣāyiḥ-Text ab, und es folgt ein mir unbekannter vokalisierter osmanischer Prosatext. Leichter Wurmfraß; selbst der Fotokopie ist anzusehen, daß die Handschrift sich besonders dem Ende zu in sehr schlechtem Zustand befindet.

## INHALT:

ff. 1v-78r Grundwerk des Mustaķīmzāde (= Teil 1) in der vorherrschenden späteren Fassung von 1745. Randbemerkungen

und Stammbäume fehlen.

ff. 78r-108r 1. Fortsetzung des Mustakimzade (= Teil 2).

ff. 108v-118v Fragmentarische 2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde. Der Text bricht in der Biographie des 81. Scheichülislam ab,

weil vermutlich Blätter verloren gegangen sind.

#### KOMMENTAR:

Soweit der Text vorhanden ist, kann die Abschrift als gut bezeichnet werden.

41 Istanbul, Süleymaniye Ktph., Yazma Bağışlar No. 2246/1 (S 13)

Bisher nicht katalogisiert.

# ÄUSSERES:

Einband dunkelbraunes Leder mit eingeprägten Goldschmuckleisten. Papier geglättet, dünn, steif, faserig, ohne Wasserzeichen. 51 Blatt. Format: 200 × 131 mm; Schriftspiegel: 148 × 77 mm auf ff. 1v-2r, die übrigen 145 × 70 mm. 15 Zeilen. Kustoden. Gleichmäßiges, gut lesbares Neshī in schwarzer Tinte; Personennamen und Versankündigungen in kräftigroter Tinte. ff. 1v und 2r mit Einfassungen in Goldtusche, alle übrigen Seiten mit Einfassungen in blaßroter Tinte. Am unteren Rand durchgängig ein Wasserfleck. f. 1v einfacher floraler Unvan in Goldtusche.

#### INHALT:

ff. 1v-30r Fortsetzung des Mektūbīzāde (= Teil 7) ohne Rand-

bemerkungen.

ff. 31v-51r Feth-i Kostantīnīye von İmāmzāde Mehmed Es'ad b. 'Abd-

ullāh Konevī († 1227/1851; s. GOW, p. 356).

#### KOMMENTAR:

Die Handschrift, die am 27.2.1970 als vaktf aus dem Besitz des Muhtis Gök, Kadiköy, in den der Süleymaniye-Bibliothek überging, ist die lesbarste Handschrift unter allen Textzeugen, die für Teil 7 zutage kamen. Der Text ist sehr verläßlich.

42 Istanbul, Süleymaniye Ktph., Hüsrev Paşa No. 391 (S 14)

Bisher nicht katalogisiert.

#### ÄUSSERES:

Einband mit graubraunem Ebru-Papier beklebt; der braune Lederrücken scheint eine ältere Neubindung zu sein. Glänzendes, elfenbeinfarbiges Papier mit Wasserzeichen: feine Streifung und aufrechter geschwänzter Vierfüßler in Wappenschild über zwei liegenden Halbmonden. ff. 24-47 sind bräunlich mit Wasserzeichen: Diadem über den Buchstaben "CV". Die Blattlagen sind ungleichmäßig gestört, d.h. einige Blätter wurden aus dem Heft herausgerissen, bevor der Text hineingeschrieben wurde. Alte Blattreparaturen an der Bindungsseite. 66 gezählte Blatt und je vorn, hinten und zwischen den ff. 47 und 48 ein ungezähltes Blatt. Format: 223 × 154 mm; Schriftspiegel:

163 × 71 mm. 25 Zeilen. Kustoden. Grobes Nesta'līķ in schwarzer Tinte; Namen in den Überschriften und Versankündigungen in roter Tinte.

## INHALT:

| f. 1v       | Biographie des 63. Scheichülislam mit der <i>hātime</i> des Grundwerkes des Mustakīmzāde. Mit den an dieser Stelle üblichen Randbemerkungen sowie zwei zusätzlichen Rand- |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | bemerkungen von je anderer Hand und Tinte als der Text.                                                                                                                   |
| ff. 2r-15v  | 1. Fortsetzung des Mustakimzäde (= Teil 2), mit Rand-                                                                                                                     |
|             | bemerkungen, die teilweise mit Korrekturen in roter Tinte versehen sind.                                                                                                  |
| ff. 16v-23v | 2. Fortsetzung des Mustakimzade (= Teil 3) in anderem                                                                                                                     |
|             | Duktus als das Vorausgehende.                                                                                                                                             |
| ff. 24v-47r | 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) mit Randbemerkungen                                                                                                                   |
|             | und dem üblichen Stammbaum zum 93. Scheichülislam am                                                                                                                      |
|             | Ende des Textes. f. 47r Schreibervermerk des İshāk b.                                                                                                                     |
|             | Mehmed, von den Kadis des Landes Ägypten (undat.). Der                                                                                                                    |
|             | Duktus dieses Teiles unterscheidet sich von den Dukten der                                                                                                                |
|             | vorausgehenden Teile.                                                                                                                                                     |
| ff. 48v-66v | 2. Fortsetzung des Münīb (= Teil 5) mit Randbemerkungen                                                                                                                   |
|             | und 'großer Lücke'. Teilweise Lücken bei den Jahreszahlen-                                                                                                                |
|             | angaben in den Biographien der Scheichülislame 94. und                                                                                                                    |
|             | 95. Duktus wie in Teil 3.                                                                                                                                                 |

# KOMMENTAR:

Die undatierte Handschrift wirkt heterogen und veranlaßt nach Teilkollation Mißtrauen gegenüber dem Textbestand.

43 Istanbul, Beyazit Umumî Ktph., Veliüddin Efendi No. 2446

Beschrieben in: TTY, No. 466, pp. 728-729; No. 467, p. 731; No. 468, pp. 736-737.

Die f. 168v mit Schreibervermerk und Datum 1179 / beg. 20.6.1765 versehene Handschrift gilt in der Bibliothek als verlegt. Die tatsächliche Signatur der Handschrift ist nicht "Cevdet Paşa No. 145", wie TTY schreibt, sondern Veliüddin Efendi No. 2446.

44 Istanbul, Beyazit Umumî Ktph., Beyazit No. 5045

Beschrieben in: TTY, No. 466, p. 730.

Ergänzung zur Beschreibung:

# Äusseres:

Format:  $212 \times 150$  mm; Schriftspiegel:  $160 \times 72$  mm. Miserable Schrift und sehr schlechter Erhaltungszustand.

# INHALT:

f. 1r Bemerkung, daß die Handschrift ein Geschenk des Mustafa

Hāşim b. Ahmed Muhtār an die Dārü l-Kutub el-'Umūmīye

sei (undat.); Stempelabdruck der Bibliothek.

ff. 1v-27v Fragment des Grundwerkes des Mustaķīmzāde in der vor-

herrschenden späteren Fassung von 1745. Der Text bricht nach der Biographie des 31. Scheichülislam ab. Rand-

bemerkungen und Stammbäume.

# KOMMENTAR:

Die offenbar unvollendet gebliebene Abschrift kann nicht im eigentlichen Sinne als Textzeuge betrachtet werden.

# TEXTKRITISCHE UNTERSUCHUNGEN

## TEIL 1

# GRUNDWERK DES MUSTAĶĪMZĀDE

Das Grundwerk Devhatü l-Meşāyih ist in zwei Redaktionen auf uns gekommen, die ohne Zweifel beide aus der Feder des Mustaķīmzāde stammen.

Die frühere Fassung ist durch Chronogramm in das Jahr 1157 / beg. 15.2.1744 datiert¹ und schließt mit der Biographie des Scheichülislam Dürrī Mehmed Efendi (62., 1734-36 im Amt) ab, dem Vorgänger desjenigen Scheichülislam, während dessen Amtszeit diese Fassung entstand, Feyzulläh Efendizāde es-Seyyid eş-Şeyh Muştafā Efendi (63., 1736-45 im Amt). Der Abfassungsmonat ist Şev. 1157 / beg. 7.11.1744.

Die spätere Fassung ist durch Chronogramm in das Jahr 1158 / beg. 3.2.1745 datiert² und endet mit der Biographie des Scheichülislam es-Seyyid eş-Şeyh Muştafā Efendi (63.), dessen im Text zuletzt erwähntes Todesdatum eine Präzisierung der Entstehungszeit dieser Fassung erlaubt: das datum post quem wäre hiernach der 30. Muh. 1158 / 4.3.1745.

Die beiden Fassungen unterscheiden sich vor allem in der Länge der Einleitung und des Schlusses — die zweite ist hier jeweils kürzer —, in der Zahl der Biographien (62, bzw. 63) und in der Formulierung einzelner Biographien. Diese voneinander abweichenden Passagen, die nicht Eigenheit einzelner Textzeugen, sondern den jeweiligen Redaktionen gemeinsam sind, können von wenigen Worten bis zu mehreren Zeilen Text reichen.

Für das Grundwerk konnten insgesamt 31 Textzeugen zutage gefördert werden, von denen 15 in Form von Mikrofilmen und Fotokopien zur Gesamtkollation zur Verfügung standen: M, S 5, W 2, P 1 als Vertreter der früheren Fassung und Ü 3, P 2, K 4, S 4, T 1, K 1, K 2, W 1, K 3, B als Vertreter der späteren Fassung<sup>3</sup>.

Textzeugen

 $<sup>^1</sup>$  Die Worte تم التسطير به aus dem Schlußsatz des Grundwerkes ergeben nach ihrem Zahlenwert  $7+710+440\,=\,1157.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In dieser Fassung ergeben die leicht abgewandelten Worte aus dem Schlußsatz den Zahlenwert 8+710+440 = 1158 (تم التسطير بها).

<sup>3</sup> Beim 9. Symposium des Comité International des Études Préottomanes et

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Beim 9. Symposium des Comité International des Etudes Préottomanes et Ottomanes, Jerusalem 1990, berichtete Eleazar Birnbaum in seinem Vortrag "Some collective biographies among uncatalogued Turkish manuscripts in Cairo University Library", daß er in dieser Bibliothek ein Autograph des Mustaķīmzāde vom Grund-

Aus diesen wiederum wurden die dem Enstehungsdatum am nächsten stehenden und für die Untergruppen der Textüberlieferung am charakteristischsten erscheinenden Handschriften ausgewählt und im Variantenapparat mit der Textgrundlage in Beziehung gesetzt.

Textgrundlage

Unter der Voraussetzung, daß eine Textgrundlage gewählt werden muß, die aus Kostengründen in Faksimileform und nicht in Typen gesetzt geboten wird, erweist sich die Handschrift Süleymaniye, Bağdatlı Vehbi No. 1148 (S 4) als am besten geeignet, den Anforderungen zu entsprechen. Sie dient nicht nur im Grundwerk, sondern auch in den Teilen 2 und 3 (1. und 2. Fortsetzung des Mustaķīmzāde) als Basis, da sie die früheste Abschrift ist, die alle drei Teile aufweist und damit eine gewisse Vergleichbarkeit der Textüberlieferung der einzeln dastehenden Abschriften untereinander vermittelt. S 4 ist 1202 / beg. 13.10. 1787 datiert, d.h., weniger als ein Jahr vor dem Tod des Autors (27.7.1788) entstanden.

Die kalligraphische, wenn auch nicht durchweg ohne Probleme lesbare Abschrift S 4 ist häufig mit Lesehilfen ausgestattet und weist höchst selten Schreiberversehen auf. Die Abschrift von zwölf der ermittelten Devhatü l-Meşāyih-Handschriften, bestehend aus Grundwerk und bis zu zwei Zeylen, fällt in die ersten 40 Jahre nach Werkentstehung. Unter diesen hebt sich S 4 als besonders verläßlich und lesbar heraus. Außerdem vertritt sie die am häufigsten wiederkehrende Version der späteren Fassung. Nach einem undatierten Vermerk am Ende des Teil 3 hat Mustakīmzāde die Handschrift S 4 eigenhändig mit seinem Autograph kollationiert.

Unter den zur Textpräsentation herangezogenen Abschriften stehen Ü 3 und P 2 der Handschrift S 4 am nächsten. Ü 3 (dat. 1758-59), der früheste der bekannt gewordenen Textzeugen für die spätere Fassung von 1745, ist zwar sorgfältig, aber doch einigermaßen schwer lesbar geschrieben. P 2, mindestens neun Jahre später von Mustakīmzāde durchkorrigiert, bestätigt den Bestand von Ü 3 und deckt sich fast vollständig mit dem von S 4.

Was Authentizität und Ablesbarkeit der Textgeschichte angeht, ist P 2 neben P 1 die interessanteste aller Abschriften. Unglücklicherweise ist die

werk Devhatü l'Meşāyiḥ in der Redaktion von 1744, geschrieben 1745, sowie ein reinschriftliches Autograph der 1. Fortsetzung des Mustaķīmzāde und Abschriften der Fortsetzungen des Münīb und des Süleymān Fā'iķ entdeckt habe. E. Birnbaum besitzt in seiner Privatbibliothek ein Autograph des 1. Zeyl des Mustaķīmzāde, das er wegen der zahlreichen Zusätze und Veränderungen für den Originalentwurf hält, zumal dessen Textbestand genau dem des sorgfältig ausgeführten Kairiner Autographen entspricht. Die genannten Autographen und Abschriften konnten leider nicht mehr in die vorliegende Arbeit inkorporiert werden. Herr Dr. Birnbaum war so liebenswürdig, mir eine Fotokopie seines Autographen zu überlassen, wofür ich ihm herzlich dankbar bin. Die Kollation mit meiner Textvorlage S 4 ergab eine größtmögliche Übereinstimmung, die sich auch auf die Chronogramme am Rand erstreckt. Allerdings besitzt S 4 zusätzliche Randbemerkungen.

Handschrift im oberen Drittel des Schriftspiegels durchweg durch Wassereinwirkung im Textbestand vermindert. Daher konnte P2 nicht als Textgrundlage in Betracht gezogen werden.

Die überaus große Nähe von P 2 zu S 4 nimmt nicht wunder, da P 2 wie S 4 vom Autor durchkorrigiert wurde (Vermerk P 2 datiert 1767-68, Vermerk S 4 datiert 1787-88), jedoch gehen die Korrekturen in P 2 sehr viel weiter. Wann die Handschrift entstanden ist, ließ sich nicht ermitteln — fest steht jedenfalls, daß P 2 ursprünglich die frühere Fassung von 1744 vertrat und dann später auf den Stand der späteren Fassung von 1745 gebracht wurde. Diese Textgeschichte läßt sich aus zahlreichen Stellen ablesen, wo der ursprüngliche Wortlaut entweder ausgestrichen oder radiert und mit dem der späteren Fassung überschrieben oder ersetzt wurde. Lebhaft Zeugnis legen auch ff. 2 und 41 ab, die später eingeklebt wurden, beschrieben wahrscheinlich von der gleichen Hand, jedoch mit stärkerer Feder. f. 2 enthält die stark abgewandelten Passagen der Einleitung der späteren Fassung; f. 41 seinerseits trägt die am gründlichsten umgeschriebene Biographie der späteren Fassung, die des Scheichülislam Seyyid Feyzulläh Efendi (46.)<sup>4</sup>.

Ob P 2 ein Autograph des Mustaķīmzāde sei, läßt sich nicht mit Sicherheit bejahen. Der Schriftvergleich mit Teil 1 in P 1 — mit höchster Wahrscheinlichkeit ein Autograph — läßt eher zögern. Ohne Zweifel sind aber die zahlreichen Korrekturen und Randbemerkungen von des Autors Hand.

Die spätere Fassung von 1745 darf sicher als die vom Autor gewünschte Version von Devhatü l-Meşāyih gelten. Ihr folgt die vorliegende Edition. Dennoch ist der Vergleich mit dem ursprünglichen Entwurf in die Edition mit einzubeziehen. Die beiden frühesten Zeugen für das Werk, M (dat. 1748) und T 2 (dat. 1758-59), vertreten gerade diese frühere Redaktion. M ist die bei weitem sorgfältigere Abschrift, daher wurde T 2 mit ihren häufigen Schreiberversehen nicht in den Variantenapparat aufgenommen.

Eine Untergruppe der früheren Fassung von 1744 bilden S 5, W 2, P 1, S 7, von denen P 1 die älteste sein dürfte, da sie zwar undatiert, aber aller Wahrscheinlichkeit nach aufgrund der Schriftanalyse aus der Feder des Mustakīmzāde ist. Die Abschrift S 5 stammt aus dem Jahr 1815, W 2 aus dem Jahr 1825, S 7 dürfte im ersten Viertel des 19. Jahrhunderts entstanden sein. Allen vieren ist gemeinsam, daß sie die seltenere frühere Redaktion des Werkes aus dem Jahr 1744 vertreten, wenn auch mit gemeinsamen Abweichungen gegenüber M und T 2, um die Biographie des 63. Scheichülislam vermehrt sind und den Bildungsnachweis des Mustakīmzāde enthalten, der sich sonst nur noch in Ü 4 und K 2 findet. Die umfänglicheren Textabweichungen der früheren Version an Anfang und Ende des Grundwerkes und in der Biographie des 3. und 46. Scheichülislam sind im Editionsteil an den jeweiligen Stellen

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. meinen Aufsatz ,The transmission history of a text of joint authorship'. In Manuscripts of the Middle East 3 (1988), pp. 45-53.

auf zusätzlichen Seiten augenfällig gemacht worden. Hier wurde die Handschrift M bzw. P 1 zugrunde gelegt.

Welche Schlüsse sind aus dem beschriebenen Textbefund zu ziehen? Unser Autor hat im Jahre 1744 die erste Version seines biographischen Werkes abgeschlossen (vgl. M). Im selben oder darauffolgenden Jahr überreichte er eine leicht revidierte Abschrift dieses Werkes, der er im Anhang eine Übersicht über seine Ausbildung beifügte (vgl. W 2), entweder dem Scheichülislam selbst oder einer Persönlichkeit in dessen Umkreis, in der Hoffnung, seine Qualifizierung für eine Müderrisstelle dadurch unter Beweis stellen zu können. Nach dem Tod des Scheichülislam im Jahre 1745 überarbeitete Mustakīmzāde die erste Fassung und ergänzte sie durch die Biographie des soeben verstorbenen es-Seyyid es-Seyh Mustafă Efendi, der ein Sohn des berüchtigten Seyyid Feyzullah Efendi (46.) war, der 1703 in einer Rebellion der Truppen Amt und Leben verloren hatte. So erklärt sich auch die Überarbeitung von dessen Biographie in einen lakonischeren, d.h. also weniger schmeichelhaften Text (vgl. S 4, B, Ü 3). Den Übergang von der früheren Version zur späteren zeigen P1 und P2, beide sozusagen Arbeitsexemplare des Autors. P2 zeigt das Bemühen, die frühere Version verschwinden zu lassen, während in P1 beide Versionen nebeneinander sichtbar sind.

Beide Hauptfassungen — und die Nebenfassung der früheren Redaktion von 1744 — haben später eigene Zweige von Abschriften gezeitigt. Offensichtlich dauerte es eine gewisse Zeit, bis sich die zweite Fassung als endgültiger Text durchsetzen konnte. Wahrscheinlich maßen Auftraggeber und Abschreiber dem Faktum der zwei, bzw. drei Fassungen keine Bedeutung bei oder wurden derer gar nicht gewahr. Das Zahlenverhältnis der aufgefundenen Abschriften der drei Fassungen von 4: 4: 23 macht jedoch deutlich, daß sich die spätere Version von 1745 durchsetzen konnte.

Es vertreten nun also im Variantenapparat M die früheste Redaktion des Werkes von 1744, W 2 (und die von ihr wenig abweichende S 5 mit gelegentlichen Varianten) die leicht überarbeitete Version davon und S 4, Ü 3 und B (als Beispiel für eine spät entstandene, aber vorzügliche Abschrift in diesem Teil) die spätere Redaktion von 1745. P 1 und P 2 verdeutlichen den Übergang von einer Version zur anderen. Für die Version von 1745 standen auch K 4, K 1, K 2, W 1 und K 3 zur Verfügung, doch konnte auf ihre Präsentation im Variantenapparat verzichtet werden, da es sich im Falle von K 4, K 1, K 2 zwar um sehr verläßliche Abschriften handelt, ihre Varianten jedoch keine neuen Gesichtspunkte beisteuern konnten. Ein Aufblähen des Variantenapparates mußte im Interesse des Benutzers vermieden werden. Im Falle von W 1 stehen die zahlreichen Schreiberversehen in Teil 1 einer Aufnahme im Variantenapparat entgegen, während K 3 durch die Unvollständigkeit der Handschrift wertvermindert ist.

# TEIL 2 ERSTE FORTSETZUNG DES MUSTAKĪMZĀDE

Nach dem Zahlenwert des Titelchronogrammes schrieb Mustaķīmzāde im Jahre 1178 / beg. 1.7.1764 eine erste Fortsetzung zu seiner Biographiensammlung Devhatü l-Meşāyiḥ (= Teil 2 des Grundwerkes), d.h. während der zweiten Amtsperiode des Scheichülislam Dürrīzāde Muṣṭafā Lebīb Efendi (72., 1762-67). Dieser Teil endet mit der Lebensbeschreibung von Dürrīzādes Vorgänger, Ebū Bekir Efendizāde Aḥmed Efendi (76., 1761-62 im Amt), und geht zuvor auch auf die erste Amtsperiode des Dürrīzāde ein.

Für diesen Teil des Werkes konnten 23 vollständige Textzeugen ausfindig gemacht werden, von denen 11 in Form von Mikrofilmen und Fotokopien zur Gesamtkollation zur Verfügung standen: P 2, K 4, S 4, T 1, K 1, S 5, W 2, K 2, P 1, W 1, B. Zusätzlich liegt die defekte K 3 vor 5.

Als Textgrundlage für diesen Teil wurde wie für Teil 1 und Teil 3 die Handschrift Süleymaniye, Bağdatlı Vehbi No. 1148 (S 4) gewählt.

Unter den eruierten Textzeugen für Teil 2 dürfte P 2 die früheste sein. Zwar trägt die Handschrift in diesem Teil keinen Korrekturvermerk, wie dies im voraufgehenden Teil der Fall ist (dat. 1767-68), aber es finden sich wieder Randbemerkungen in der Schrift Mustaķīmzādes von Anfang bis Ende. Der Text ist von der gleichen Hand geschrieben wie in Teil 1, doch läßt sich diese nicht mit Sicherheit als die des Autors identifizieren, d.h. die Frage, ob es sich um ein oder das Autograph handelt, läßt sich nicht bejahen. Im Vergleich mit den anderen Textzeugen erweist sich der Textbestand in P 2 als verläßlich in der Orthographie; die typischen Schreiberauslassungen einzelner Wörter oder von Wortgruppen fehlen.

Da P 2 durch Wassereinwirkung im Text beeinträchtigt ist, mußte ein Textzeuge zur Textgrundlage gemacht werden, der P 2 sehr nahe steht und außerdem gut lesbar ist. Dies trifft auch in Teil 2 für S 4 zu. Der Vermerk am Ende von Teil 3, die Abschrift sei mit dem Autograph kollationiert worden (dat. 1787-88), darf sicher auch auf Teil 2 bezogen werden.

In den Variantenapparat aufgenommen wurden neben P 2 auch die verhältnismäßig frühe T 1 (ca. nach 1786), die auf die gleiche Vorlage wie S 4 zurückgehen muß. Als Beispiel für eine späte Abschrift nach einer Vorlage, die ebenfalls in den Kreis P 2, S 4, T 1 gehört, wurde B (dat. 1860) in den Apparat miteinbezogen.

S 5 (dat. 1815) zeigt schon signifikante Schwächen, die nur auf sich summierende Schreiberversehen und -eigenwilligkeiten zurückgehen können, die beobachtet werden, wenn eine Abschrift nach einer Vorlage gefertigt wird,

Textzeugen

Textgrundlage

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nach E. Birnbaum liegen in der Universitätsbibliothek Kairo ein unkatalogisiertes Autograph dieses Teils sowie "Abschriften anderer Kopisten" (s.oben Anm. 3).

die selbst schon eine indirekte Texttradition repräsentiert (Zusätze, Auslassungen, Unsicherheit in der Punktsetzung, etc.).

K I ihrerseits vermittelt einen dem Kreis P 2, S 4, T 1, B sich eng anlehnenden Text, bringt aber die ansonsten bei den insgesamt untersuchten Textzeugen nicht angetroffene Eigenheit mit, Randbemerkungen in den Text zu integrieren. Dies ist insofern bemerkenswert, als Abschreiber gewöhnlich dahin tendieren, den Text wie vorgefunden zu kopieren, auch die Randbemerkungen. Häufig werden die Randbemerkungen aber auch weggelassen, wie sich das an den Devhatü l-Meşāyih-Abschriften zeigen läßt.

Im Ganzen gesehen ist die Variantenentwicklung in Teil 2 geringfügig und würde zum Beispiel in einer Übersetzung nicht augenfällig werden.

#### TEIL 3

# ZWEITE FORTSETZUNG DES MUSTAĶĪMZĀDE

Textzeugen

Mustaķīmzāde schrieb die zweite Fortsetzung zu seinem Devḥatü l-Meṣāyiḥ (= Teil 3 des Gesamtwerkes) während der Amtszeit des Scheichülislam Müftīzāde Aḥmed Efendi (88., 10.2.1786 — 24.11.1787 im Amt), also zu einem nicht genauer bestimmbaren Zeitpunkt in den letzten zweiundhalb Jahren vor seinem Tode (27.7.1788). Die letzte Biographie dieser Fortsetzung gilt eben dem Müftīzāde Aḥmed Efendi. Für diesen Teil des Werkes konnten 16 Textzeugen festgestellt werden, von denen acht insgesamt miteinander kollationiert wurden: S 4, W 1, K 1, S 5, Ü 5, P 1, W 2, B.

Textgrundlage

Als Textgrundlage wurde die Handschrift Süleymaniye, Bağdatlı Vehbi No. 1148 (S 4) gewählt, die am Ende dieses Teiles den Vermerk von der Hand des Mustaķīmzāde trägt, die Abschrift sei mit dem Autograph kollationiert worden. Datierung: 1202 / beg. 13.10.1787. Daß der Autor die Abschrift selbst kalligraphiert habe, ist nicht beweisbar.

S 4 ist unter den Abschriften, von denen eine Kopie erworben werden konnte, die älteste. Sie ist höchstens ein bis zwei Jahre nach der Niederschrift dieses zweiten Zeyls entstanden und von Mustaķīmzāde abgesegnet. Absolut gesehen konnte nur noch eine weitere Abschrift ermittelt werden (Ü 7), die älter ist, d.h. datiert 1200 / beg. 4.11.1785, nach der inneren Evidenz des Textes höchstens einundhalb Jahre früher entstanden.

Diesen zwei Textzeugen durch Datierung am nächsten kommend sind die Handschriften S 6 (dat. 23. Reb. II 1217 / 23.8.1802) und Ü 5 (dat. 1218 / beg. 23.4.1803). Ü 5 repräsentiert gleichsam das Bindeglied zwischen S 4 und den übrigen mit ihr verglichenen Textzeugen (K 1, S 5, P 1, W 1, W 2, B).

Unter diesen steht wiederum K 1 (dat. 1225 / beg. 6.2.1810, und zwar vor dem Monat Receb / beg. 2.8.1810, da der auf den hier besprochenen Teil 3 folgende Teil 4 mit Rec. 1225 datiert ist) den frühen Abschriften S 4 und Ü 5 am nächsten, sowohl was Textbestand als auch was die Orthographie angeht.

Außer gelegentlich abweichenden Jahreszahlen bei den Chronogrammen bietet S 5 (dat. 22. Cem. II 1230 / 1.6.1815 im Hauptteil) vornehmlich geringfügige Varianten, die gegenüber S 4 in der Regel nicht überzeugen.

Wie schon in den Teilen 1-2 vermerkt und auch in den folgenden Fortsetzungen (Teil 4 und 5) festzustellen, bilden P1 (undat., wahrscheinlich Mitte 19. Jh.), B (dat. 1. Rec. 1276 / 24.1.1860) und W 2 (dat. 1. Dek. Muh. 1241 / 16.-26.8.1825; ohne Teil 5) wieder eine Gruppe weitgehender Variantenübereinstimmung, ohne daß ihre Verwandtschaft oder Vorlage genauer angegeben werden könnte. Auffallend bei S 5 und W 2 ist die im Verhältnis mit den anderen hier betrachteten Abschriften häufige Auslassung von einzelnen Wörtern.

W 1 wurde in diesem Teil beispielhaft mitvorgestellt, da die überaus große Übereinstimmung mit S 4 — auch bei Textdefekten — nahelegt, daß S 4 in die Texttradition von W 1 gehört. W 1 blieb allerdings unvollendet, was aus dem Fehlen der üblicherweise in roter Tinte eingetragenen Textteile (Jahreszahlen, Zitatankündigungen, Überstreichungen, etc.) hervorgeht. Deshalb mußte auch für die Edition die zwar kalligraphische, aber im Endeffekt schwerer lesbare S 4 der klaren W 1 vorgezogen werden.

Aus der Gesamtheit der kollationierten Handschriften ergibt sich somit ein gutes Bild einer rund 90 Jahre umspannenden Textüberlieferung, zumal die Varianten geringfügig sind. Diese spiegeln weniger Hör- oder Lesefehler wider, wie dies in Teil 4 und 5 aufgrund der Schwierigkeit des Textes vorherrscht, sondern das Mitdenken des Abschreibers, der durch "Glättung" nach seinem persönlichen Geschmack den Text zu verbessern hoffte.

Interessant sind gelegentliche Unsicherheiten in der Grammatik (wie z.B. شوالك statt شوالك und umgekehrt), wie sie sich vor allem auch wieder in Teil 6 finden, und, was die Orthographie anlangt, der Übergang von der Orthographie des 18. Jahrhunderts zu der des 19., wie z.B., wenn S 4, Ü 5, K 1 اوله جق / بولنا جق schreiben, S 5, P 1, W 2, B aber اوله جق / بولنا جق الله تا übrigens auch oft der Rechtschreibung ihrer Zeit und nicht ihrer Vorlage S 4.

Die teilkollationierten Textzeugen (S 3, S 6, S 8, S 11, Ü 1, Ü 2, Ü 7, Ü 12), d.h. diejenigen Abschriften, die nur in Istanbul untersucht werden konnten, dürften das Bild, das sich aus dem Variantenapparat ergibt, nur unwesentlich verändern. Ü 1 ist die direkte Vorlage von B; Ü 2 und S 8 weisen einen, wenn auch kalligraphisch einwandfreien, flüchtigen Text auf; S 6 ist sehr flüchtig geschrieben; Ü 7 diente K 1 zur Vorlage oder hatte dieselbe Vorlage wie K 1; S 3, S 11 und Ü 12 befinden sich nach den vorgenommenen Stichproben in der Tradition von P 2, K 4, S 4.

#### TEIL 4

## ERSTE FORTSETZUNG DES MÜNĪB

Textzeugen

Für Münībs zwischen 1798 und 1800 entstandene erste Fortsetzung zu Mustakimzādes Werk Devhatü l-Meşāyih (= Teil 4 des Gesamtwerkes) konnten 20 Textzeugen festgestellt werden. Aus ihnen wurden zehn Textzeugen ausgewählt und insgesamt miteinander kollationiert: T 3, S 4, W 1, K 1, Ü 7, B. P 1, W 2, S 5, Ü 26.

Die Auswahlprinzipien bei der Feststellung derjenigen Textzeugen, die damit der Edition maßgebend zugrundegelegt wurden, waren textkritischer und praktischer Art.

- 1. Die Überlieferungsqualität der einzelnen Texte und ihre Leserlichkeit ist durchaus unterschiedlich. Die vorgestellten Textzeugen sollen eine dem Original möglichst nahe Version bieten sowie Überlieferungsstränge widerspiegeln und die Entwicklung von Varianten verdeutlichen. Die Varianten sind zwar zahlreich, jedoch der Art nach zumeist nicht sinnverändernd. Der Variantenapparat bietet daher neben zusätzlicher Textinformation vor allem auch interessante Einblicke in die Herausbildung von Varianten. Darüberhinaus lassen sich die Freiheiten ablesen, die Abschreiber sich nahmen, beziehungsweise lassen sich die Grenzen ihrer Fähigkeit und Ausbildung erkennen. Besonders die Passagen in arabischer Sprache machen diesen letzteren Punkt deutlich.
- 2. Die praktischen Gesichtspunkte bei der Auswahl der maßgeblichen Textzeugen ergeben sich aus der Schwierigkeit, Mikrofilme zu beschaffen. So konnten z.B. aus der Süleymaniye-Bibliothek in Istanbul, wo sich die größte Anzahl guter Textzeugen von Devhatü l-Meşāyih befindet, nur drei Mikrofilme beschafft werden, also ein Minimum. Dieser Mangel läßt sich jedoch, wie sich gezeigt hat, durch die qualitätvollen Abschriften, die in der Universitätsbibliothek Istanbul und der Bibliothek des Topkapı Sarayı sowie in Kairo. Paris und Wien aufbewahrt werden, ausgleichen.

Für Teil 4 und 5 wurde die Handschrift Wien Mxt. No. 153 (W 1) als Textgrundlage gewählt.

Ein Autograph, bzw. das Original, der zwei Fortsetzungen des Münīb konnte nicht ermittelt werden. Die 1800 datierte, also der Abfassungszeit sehr nahe kommende Handschrift Topkapı Sarayı, Hazine No. 1302 (T 3) wahrscheinlich ein Widmungsexemplar an die großherrliche Bibliothek erwies sich als sorgfältiger und gut lesbarer Text. Da sich jedoch leider auf fast jeder Seite größere Stellen finden, wo die Tinte abgerieben ist und der

Textgrundlage

<sup>6</sup> Die Universitätsbibliothek Kairo besitzt nach E. Birnbaum unkatalogisierte Abschriften der beiden Fortsetzungen des Münīb (s.oben Anm. 3).

Text damit ausfällt, eignet sich diese Abschrift nicht für die Faksimilewiedergabe.

Wie sich aus dem Textvergleich ergibt, stehen die undatierten Abschriften S 4, W 1, M dieser ältesten auf uns gekommenen Abschrift sehr nahe. Ihre Textversion ist in den meisten Fällen der von K 1, Ü 7, S 5, B, P 1, W 2 vertretenen vorzuziehen. Da unter den vier genannten besten Textzeugen (T 3, S 4, W 1, M) aber nur S 4 und W 1 beide Fortsetzungen des Münīb aufweisen und W 1 wiederum von den zweien die besser lesbare ist, erschien es am vorteilhaftesten — und mehr als ein guter Kompromiß —, W 1 zu der hier gewählten Methode der Textwiedergabe in Faksimile heranzuziehen.

Die Qualität der Orthographie bei S 4 ist der von W 1 zwar an einigen Stellen überlegen, womit auszuschließen ist, daß S 4 eine direkte oder indirekte Abschrift von W 1 sei. Andererseits ist nicht auszuschließen, daß W 1 nach der Vorlage von S 4, oder in nächster Nachkommenschaft dazu, entstanden ist.

Eine gegenüber T 3, S 4, W 1 und M größere Anzahl von Abschreibermißverständnissen und -freiheiten, Auslassungen und Hinzufügungen kennzeichnet die Gruppen von Abschriften, die der frühesten bekannten Abschrift T 3 zeitlich und textgeschichtlich weniger nahe stehen.

Hier wären als erste Untergruppe die eng verwandten Abschriften K 1 und Ü 7 zu nennen, bei denen die Geringfügigkeit der Varianten jedoch nicht erlaubt, von einem eigenen, wenn auch schwach entwickelten, Überlieferungsstrang zu sprechen. Die Übereinstimmung der beiden (K 1 und Ü 7) ist so weitgehend, daß darauf verzichtet werden konnte, die Varianten von Ü 7 jeweils eigens im Apparat aufzuführen.

Die Art dieser Verwandtschaft wird aber im Apparat anhand der Parallelität der Handschriften S 4 und W 1 augenfällig gemacht.

Eine weitere Gruppe hebt sich durch nicht gerade auffallende, jedoch regelmäßig auftretende Eigenwilligkeiten gegenüber dem ältesten Textzeugen ab und kann daher als eigener Überlieferungsstrang bezeichnet werden. Dieser wird durch die Abschriften P 1 und W 2 vertreten sowie, etwas abgesetzt, von B und S 5. Alle drei sind späte Abschriften, d.h. eine bis zwei Generationen nach der Entstehung des Textes angefertigt.

Hier vermag der Variantenapparat deutlich vor Augen zu führen, welchen Veränderungen ein Text im Laufe des Abschreibprozesses unterworfen sein kann. Diese Veränderungen zeigen sich nicht gerade als strikt sinnverändernd, sondern zumeist als Verflachung des der Urschrift zunächst stehenden Textes (T 3). In den meisten Fällen lassen sich diese Varianten als Lese- oder Hörfehler des Abschreibers oder als Verschlimmbesserung miß- oder nichtverstandener Textfeinheiten des Verfassers erklären. Gerade die beiden Fortsetzungen des Münīb stellen mit ihren gesuchten und vieldeutigen Wendungen und Passagen hohe Anforderungen an die Fähigkeiten eines Abschreibers.

Eine von keiner anderen der untersuchten Handschriften vertretene Textversion, d.h. Variantenfülle und -ausprägung, findet sich in Ü 2. Diese Varianten sind jedoch in der Überzahl so unsinnig, daß darauf verzichtet wurde, sie als bloße Kuriosität in den Apparat aufzunehmen.

# TEIL 5

#### ZWEITE FORTSETZUNG DES MÜNĪB

Textzeugen

Als Textzeugen für Teil 5 des Gesamtwerkes, der Münībs zweiter Fortsetzung entspricht, sind heute elf Handschriften, oder vielmehr Handschriftenteile, bekannt: B, P 1, W 1, S 4, S 8, S 6, Ü 1, Ü 2, Ü 8, Ü 10, Ü 12.

Aus ihnen wurden aufgrund von Teilkollationen sechs ausgewählt, die zur Gesamtkollationierung herangezogen wurden: B, P 1, W 1, S 4, S 8, Ü 12. Die Auswahlprinzipien waren dabei wieder textkritischer und praktischer Art (vgl. oben Bemerkungen zu Teil 4).

Textgrundlage

Als Textgrundlage wurde hier wie bei Teil 4 die Handschrift Wien Mxt. No. 153 (W 1) gewählt.

Die Teilkollationierung, vertieft durch die Gesamtkollationierung der sechs als repräsentativ ermittelten Textzeugen, ergab, daß Münībs zweite Fortsetzung in zwei Überlieferungssträngen erhalten ist. Die Unterschiede sind allerdings minimal.

Die Vertreter des ersten Überlieferungsstranges sind die Abschriften W 1, bzw. S 4; Vertreter des zweiten Überlieferungsstranges sind B und P 1. Die fragmentarische Abschrift Ü 12 (s. ,Verzeichnis der Handschriften') ist der ersten Gruppe zuzurechnen; S 8 der zweiten.

Wie schon für Teil 4 festgestellt, bieten W 1 und S 4 durchgehend verläßliche und weitgehend übereinstimmende Fassungen des Textes. Es muß angenommen werden, daß beide direkt oder indirekt auf die gleiche Vorlage zurückgehen. Daß diese Vorlage dem Archetypus nahegestanden haben muß, und demnach W 1 und S 4 nicht irgendeine Unterversion neben anderen, sondern die bessere Version repräsentieren, zeigt die sprachliche und orthographische Beherrschung des Textes bei W 1 und S 4 im Vergleich mit der zweiten Gruppe (B und P 1), d.h. W 1 und S 4 bieten die überzeugenderen Varianten.

Für den Zweck der Faksimile-Textwiedergabe eignet sich die kalligraphisch gelungene Abschrift W 1 besser als die flüchtiger und weniger leserlich geschriebene Abschrift S 4.

Es ist auszuschließen, daß W 1 als Vorlage für S 4 gedient hat 7. Dagegen kann nicht mit völliger Sicherheit verneint werden, daß W 1 nach der Vorlage S 4 abgeschrieben wurde.

á

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> S. die Auslassung einer Zeile in der Abschrift W 1 (f. 128r Z. 2), die in der Abschrift S 4 dagegen vorhanden ist.

Die zweite Textzeugengruppe vermittelt zwar in Einzelheiten einen weniger verläßlichen Text, weist aber gegenüber der ersten Gruppe den Vorteil auf, daß sich hier keine Datums- und Ortsangabenlücken finden. Die zweite Gruppe kann insofern als überarbeitete Version bezeichnet werden. Ob die Überarbeitung auf den Autor Münīb, auf einen interessierten Abschreiber oder sonst irgendjemand zurückgeht, ist nicht feststellbar.

Festzuhalten bleibt, daß beide Gruppen sich zu ergänzen scheinen.

# TEIL 6 FORTSETZUNG DES SÜLEYMÄN FÄ'IĶ

Textzeugen

Für den Teil 6 des Werkes Devhatü l-Meşāyih sind folgende acht Handschriften zu meiner Kenntnis gelangt: B, K 2, S 4, S 8, S 9, S 10, Ü 1, Ü 68. S 9, S 10 und Ü 6 enthalten allein den Text des Süleymān Fā'ik. Hinzu kommt die Handschrift Ü 8, die ein Exzerpt des Werkes aufweist, und zwar die erste Hälfte in Form einer Paraphrase, die zweite Hälfte in Form von biographischen Notizen.

Mikrofilme, bzw. Fotokopien konnten von den Handschriften B, K 2, S 4 und S 10 erworben werden. Die Kollation wurde durch Teilkollation mit den Handschriften S 8, S 9 und Ü 6 ergänzt, wobei sich herausstellte, daß K 2, S 4 und S 10 den verläßlichsten Text bieten. Ü 1 ist die direkte Vorlage von B und blieb im Variantenapparat ebenso unberücksichtigt wie die Ergebnisse der Teilkollationen.

Textgrundlage

Als Textgrundlage für die Faksimile-Edition erschien die Abschrift K 2 am geeignetsten.

Keiner der vorhandenen Textzeugen kann als das Original betrachtet werden. Bis auf B, K 2, S 4 und Ü 1 weisen die Abschriften eine stereotype Datierung der Schlußkaside in das Jahr 1249 / beg. 21.5.1833 auf. Man darf annehmen, daß die Abfassung des Werkes in diesem Jahr abgeschlossen wurde, auch wenn später noch geringe Ergänzungen eingefügt wurden (s. unten). Die Abschrift von K 2 ist auf den 1. Zīlķ. 1249 / 12.3.1834 datiert und steht damit dem Original auf jeden Fall sehr nahe. Bis auf B (dat. 25.1.1860) sind die anderen Abschriften undatiert. Es kann aber gezeigt werden, daß sie später als K 2 entstanden sein müssen, denn die oben erwähnten Modifikationen und Ergänzungen kommen in S 4, S 9, S 10 und Ü 6 einerseits und in B, Ü 1 und Ü 8 andererseits zum Ausdruck.

Am besten zeigt sich dieser Sachverhalt in der Biographie des 103. Scheichülislam, der in der Version von K 2 zur Zeit der Abfassung des Werkes als noch am Leben bezeichnet wird. Demgegenüber berichten die übrigen Textzeugen

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Eine weitere unkatalogisierte Abschrift dieses Teils befindet sich nach E. Birnbaum (s.oben Anm. 3) in der Universitätsbibliothek Kairo.

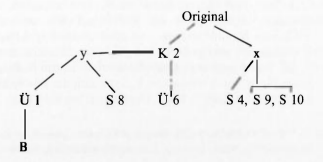
den Tod dieses Scheichülislam für das Jahr 1250 / beg. 10.5.1834. Gerade aber in dieser Passage weichen S 4, S 9, S 10 und Ü 6 von B, Ü 1, Ü 8 ab, indem sie den Mann im Cem. I 1250 / beg. 5.9.1834 sterben lassen, während B, Ü 1 und Ü 8 dafür den 16. Cem. II 1250 / 20.10.1834 angeben. Mektūbīzāde präzisiert das Sterbedatum mit 17. Cem. I 1250 / 21.9.1834. Andererseits legt sich Ahmed Rif at in seinem Druck des Devhatü l-Mesāyih auf den 16. Cem. I fest. İlmiye sālnāmesi und Altunsu: Osmanlı Şeyhülislâmları beschränken sich auf die Angabe des Todesjahres. Auch der Begräbnisplatz des 103. Scheichülislam ist in den Textzeugen nicht übereinstimmend mitgeteilt.

Im ganzen gesehen steht aber K 2 den Abschriften S 4, S 9, S 10, Ü 6 sehr nahe, wobei K 2, S 4, S 10 bei weitem den fehlerfreisten Text bieten. Bei Abweichungen von K 2 gegenüber S 4 und S 10 muß jedoch in der Regel für die Variante S 4/S 10 optiert werden. S 9 dürfte mit S 10 die Vorlage teilen, fallt aber durch gelegentliche Auslassungen ab, die teilweise am Rand nachgetragen sind. Ü 6 lehnt sich am engsten an K 2 an, weist allerdings mehr Schreibversehen auf.

Wie aus dem Variantenapparat zu ersehen ist, bietet B einen Text mit häufigen Irrtümern: Wortauslassungen, kleine Orthographiefehler, Punktierungsunsicherheit besonders bei  $\dot{z}/z$  , die K 2 übrigens mit B teilt. S 8 und Ü 1 sind kaum weniger flüchtig. Trotzdem erschien es vorteilhaft, B in die Edition miteinzubeziehen, um im Apparat neben der leicht ergänzten Version, repräsentiert durch S 4 und S 10, auch einen Textzeugen der zweiten leicht ergänzten Version aufscheinen zu lassen. B bringt zusätzlich fast regelmäßig die Ankündigung der Vers- und Chronogrammeinschübe (تاریخ عطعه) mit ein.

Zusammenfassend kann gesagt werden, daß es zweckmäßig ist, die Abschrift K 2, die unter den bekanntgewordenen Textzeugen dem Original wohl am nächsten steht, als Textgrundlage der Faksimile-Edition vorzulegen, zumal K 2 nicht schlechter lesbar ist als die anderen Abschriften, von denen Reproduktionen erworben werden konnten. Modifikationen, die nach dem ursprünglichen Abschluß des Textes 1249/1833-34 hinzugefügt wurden — sei es vom Autor oder von Abschreibern —, können dem Variantenapparat entnommen werden. Der Benutzer erhält so ein klares Bild des Textwachstums.

Aus dem Gesagten läßt sich folgendes Stemma ableiten:



#### TEIL 7

## FORTSETZUNG DES MEKTŪBĪZĀDE

Textzeugen

Als Textzeugen für diesen Teil konnten die sechs Handschriften B, P 1, S 12, Ü 1, Ü 2, Ü 13 ausfindig gemacht werden. S 12 und Ü 13 enthalten nur den Text des Mektūbīzāde. Datiert ist nur B (1860).

Von den Handschriften B, P 1, Ü 2 und Ü 13 konnten Mikrofilme, bzw. Fotokopien erworben werden, die anschließend miteinander kollationiert wurden. Mit S 12 wurde in Istanbul eine Teilkollation vorgenommen; daher erscheint S 12 nicht durchgängig im Variantenapparat der Edition. Ü 1 ist die direkte Vorlage von B und blieb daher im Variantenapparat unberücksichtigt.

Als Textgrundlage für die Faksimile-Edition wurde die Handschrift Berlin Ms. or. oct. No. 2219 (B) gewählt.

Bei einer Faksimile-Edition muß die Textgrundlage sowohl den Ansprüchen der Textqualität als auch der Leserlichkeit entsprechen. B ist ein Kompromiß. Ü 2 ist zwar kalligraphisch geschrieben, zeigt aber gewisse Schwächen des Textes. P 1 ist weniger gut lesbar, und in Ü 13 ist die Tinte so verblaßt, daß sich eine Reproduktion verbietet.

Das Ergebnis der Kollation von B, P 1, Ü 2 und Ü 13 zeigt eine Verwandtschaft der Redaktion von P 1 und Ü 2 gegenüber B und Ü 13. Es handelt sich in der Regel um Fälle der Wortwahl, so daß keine der Redaktionen als die bessere gelten kann, zumal sich auch die Schreiberversehen und -eigenmächtigkeiten in allen vier Textzeugen die Waage halten. Gelegentlich bieten P 1 und Ü 2 kleinere, nicht signifikante Ergänzungen zu B und Ü 13, wie umgekehrt auch B oder Ü 13 zu P 1 und Ü 2.

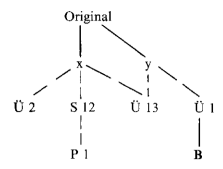
Soweit aus der Teilkollation zu schließen ist, steht S 12 den Abschriften P 1 und Ü 2 nahe. Das Verwandtschaftsverhältnis der erhaltenen Textzeugen von Teil 7 stellt sich also folgendermaßen dar: 3:3 (P 1, Ü 2, S 12: B, Ü 1, Ü 13).

Das vermutliche Autograph Ü 13 stellt nicht das Original an sich dar, sondern dürfte eine leicht überarbeitete Fassung bieten, wie das die Zahl der Radierungslücken und Korrekturen nahelegt: z.B. wies Ü 13 des öfteren ursprünglich den von P 1, Ü 2 und S 12 vertretenen Text auf, wurde dann aber in den von B und Ü 1 ausgewiesenen Wortlaut umgeschrieben (s. Edition ff. 151v Z. 19 - 152r Z. 2).

Besonderheiten der einzelnen Abschriften: Auffallend in B ist eine gewisse Unsicherheit in der Punktsetzung, besonders bei  $_{\sim}$  und  $_{\sim}$ . Auch Ü 2 weist immer wieder Schwächen in der Orthographie auf. Die Fälle sind im Variantenapparat ausgewiesen. Bis auf B verzichten alle Abschriften darauf, Verseinlagen eigens anzukündigen (z.B. durch شعر نظم u.ä.). S 12 verwendet zur Versankündigung den Kürzel  $_{\sim}$ .

Außer im Falle von Ü 1 und B kann keine direkte Abhängigkeit der vorhandenen Textzeugen voneinander nachgewiesen werden. Das folgende Stemma kann daher nur als Versuch gewertet werden.

Textgrundlage



# Liste der in Devḥatü L-Meṣāyiḥ biographierten Scheichülislame mit ihren Amtszeiten

Die in dieser Liste gewählten Namensformen entsprechen jeweils den in den meisten Kopien von *Devhatü l-Meşāyih* vertretenen.

Die Datierung der Amtszeiten folgt Danismend: Osmanlı tarihi kronolojisi 5, obwohl hier die Daten für die Scheichülislame 1.-7. einer osmanischen Tradition entstammen, nicht aber wissenschaftlichen Kriterien standhalten, wie Repp: The Müfti of Istanbul überzeugend feststellt, ohne angesichts der widersprüchlichen Quellenlage andere, zweifelsfreie Daten vorschlagen zu können. Umstritten sind ebenfalls Details in den Amtsdaten der Scheichülislame 8., 10., 11., 12. und 13. Nach Repp ist außerdem eine von der traditionellen Reihenfolge abweichende Liste der frühen Scheichülislame zu postulieren, die nach Molla Fenārī (1.) den Şemsüddīn Meḥmed b. Armaġan (Molla Yegān) enthält und die Amtszeit von Mevlānā 'Abdülkerīm zwischen Faḥrüddīn el-'Acemī (2.) und Molla Hüsrev (3.) ansetzt.

 Şeyhü l-İslām Mevlānā Şemsüddīn Mehmed b. Ḥamza b. Mehmed el-Fenārī (Molla Fenārī)

828/1424-25 - Rec. 834 / beg. 15.3.1431

Şemsüddin Mehmed b. Armagan (Molla Yegan)

834/1431 - 840/1436-37

2. Şeyhü 1-İslām Mevlānā Fahrüddīn el-'Acemī

840/1436-37 - 865/1460-61

- Şeyhü 1-İslām Mevlānā Mehmed b. Ferāmerz Molla Hüsrev b. 'Alī 865/1460-61 – 885/1480
- Şeyhü l-İslām Mevlānā Şemsüddīn Aḥmed b. İsma'īl b. 'Osmān Molla Gurānī 885/1480 – 893/1488
- 5. Mevlānā 'Abdülkerīm

893/1488 - Rec. 900 / beg. 28.3.1495

6. Şeyhü l-İslām Mevlānā Alā'üddin Alī el-Arabī el-Halebī

Rec. 900 / beg. 28.3.1495 - Rec. 901 / beg. 16.3.1496

7. Şeyhü l-İslām Mevlānā Hamīdüddīn el-Hüseynī Efzalzāde

Rec. 901 / beg. 16.3.1496 - \$a'b. 908 / beg. 30.1.1503

- 8. Şeyhü l-İslām Mevlānā 'Alā' uddīn 'Alī b. Ahmed b. Mehmed el-Cemālī Zembilli Sa'b. 908 / beg. 30.1.1503 932/1525-26
- Şeyhü l-İslām Mevlānā Şemsüddīn Aḥmed b. Süleymān Kemālpaşazāde (İbn Kemāl)
   932/1525-26 2. Şev. 940 / 16.4.1534
- 10. Şeyhü l-İslām Mevlānā Sa'dullāh b. 'Īsā b. Emīr Ḥān Sa'dī Çelebi 3. Şev. 940 / 17.4.1534 2. Şev. 945 / 21.2.1539
- 11. Şeyhü 1-İslām Mevlānā Muḥyīddīn Şeyh Mehmed b. İlyās eş-Şehīd Koca Çivizade 2. Şev. 945 / 21.2.1539 Rec. 949 / beg. 11.10.1542
- 12. Şeyhü 1-İslām Mevlānā 'Abdülkādir Efendi el-Hamīdī Kādirī Çelebi Rec. 949 / beg. 11.10.1542 - Şev. 949 / beg. 8.1.1543
- 13. Şeyhü l-İslām Mevlānā Muḥyīddīn Mehmed b. 'Alī b. Yūsuf Bālī Fenārīzāde Şev. 949 / beg. 8.1.1543 Şa'b. 952 / beg. 8.10.1545
- 14. Şeyhü l-İslām Mevlānā Ebüssu'ūd b. Muḥyīddīn Meḥmed b. Muṣṭafā el-İmādī Hoca Çelebi Şa'b. 952 / beg. 8.10.1545 ~ 5. Cum. I 982 / 23.8.1574
- Şeyhü l-İslām Mevlānā Hāmid Maḥmūd Efendi b. Meḥmed Konevī
   Cum. 1 982 / 23.8.1574 3. Şa'b. 985 / 16.10.1577
- Şeyhü l-İslām Mevlānā Şemsüddīn Aḥmed Efendi b. Maḥmūd Kāżīzāde
   Şa'b. 985 / 18.10.1577 10. Reb. II 988 / 25.5.1580
- Şeyhü l-İslām Mevlānā Seyyid Mehmed Efendi Ma'lūlzāde
   Reb. II 988 / 25.5.1580 26. Zīth. 989 / 21.1.1582
- Şeyhü l-İslām Mevlānā Mehmed b. Mehmed Efendi Çivizāde
   Zīlh. 989 / 21.1.1582 28. Cum. I 995 / 6.5.1587
- Şeyhü l-İslām Mevlánă 'Abdülkădir b. Hāccī eş-Şeyhī el-Mü'eyyedī
   Cum. I 995 / 6.5.1587 16. Cum. I 997 / 2.4.1589
- 20. Şeyhü 1-İslām Mevlănā Mehmed Efendi Bustănzăde Tirevī 17. Cum. I 997 / 3.4.1589 - 27./28. Rec. 1000 / 9./10.5.1592 11. Şev. 1001 / 11.7.1593 - 24. Şa'b. 1006 / 1.4.1598
- Şeyhü l-İslâm Mevlânâ Zekerïyâ Efendi b. Bayrâm
   27./28. Rec. 1000 / 9./10.5.1592 11. Şev. 1001 / 11.7.1593
- Şeyhü l-İslām Mevlānā Hoca Mehmed Sa'düddīn Efendi b. el-Hāfiz Hasancān el-Hāfiz b. Mehmed b. el-Hāfiz Cemālüddīn
   Sa'b 1006 / 1.4.1598 - 12. Reb. I 1008 / 2.10.1599
- 23. Şeyhü l-İslām Mevlānā Şun'ullāh Efendi b. Ca'fer Efendi b. Nebī el-İskilibī 12. Reb. I 1008 / 2.10.1599 2. Şaf. 1010 / 2.8.1601 21./22. Rec. 1011 / 4./5.1.1603 26. Şa'b. 1011 / 8.2.1603 10. Muḥ. 1013 / 8.6.1604 22. Reb. I 1015 / 28.7.1606 22. Rec. 1015 / 23.11.1606 20. Saf. 1017 / 5.6.1608
- 24. Şeyhü l-İslām Mevlānā Ḥoca Sa'düddīnzāde Meḥmed Efendi Çelebi 2. Şaf. 1010 / 2.8.1601 - 21./22. Rec. 1011 / 4./5.1.1603 20. Şaf. 1017 / 5.6.1608 - 5. Cum. II 1024 / 2.7.1615
- Şeyhü l-İslām Mevlānā Ebü l-Meyāmīn Muṣṭafā Efendi b. 'Alī
   Şa'b. 1011 / 8.2.1603 10. Muḥ. 1013 / 8.6.1604
   Reb. I 1015 / 28.7.1606 22. Rec. 1015 / 23.11.1606
- Şeyhü l-İslām Mevlānā Hoca Sa'düddīnzāde Mehmed Es'ad Efendi
   Cum. II 1024 / 2.7.1615 10. Rec. 1031 / 21.5.1622
   Zīlh. 1032 / 4.10.1623 14. Şa'b. 1034 / 22.5.1625

```
27. Şeyhü l-İslām Mevlānā Yahyā Efendi (b. Şeyhülislām Zekeriyā Efendi)
                           10. Rec. 1031 / 21.5.1622 - 9. Zīlh. 1032 / 4.10.1623
                           14. Şa'b 1034 / 22.5.1625 - 19. Rec. 1041 / 10.2.1632
                           7. Rec. 1043 / 7.1.1634 - 17./18. Zīlh. 1053 / 27.2.1644
28. Şeyhü l-İslâm Mevlana Hüseyn Efendi Ahizade
                           19. Rec. 1041 / 10.2.1632 - 7. Rec. 1043 / 7.1.1634
29. Şeyhü l-İslām Mevlānā Ebü Sa'īd Mehmed Efendi Hocazáde Es'ad Efendizáde
                           18. Zīlh. 1053 / 27.2.1644 - 29. Zīlķ. 1055 / 16.1.1646
                           17. Ram. 1061 / 3.9.1651 - 11. Ram. 1062 / 16.8.1652
                           12. Saf. 1064 / 2.1.1654 - 5. Rec. 1065 / 11.5.1655
30. Seyhü l-İslām Mevlānā Mu'id Ahmed Efendi
                           29. Zīlk. 1055 / 16.1.1646 - 20. Reb. I 1057 / 25.4.1647
31. Şeyhü 1-İslām Mevlānā 'Abdurrahīm Efendi
                           20. Reb. I 1057 / 25.4.1647 - 8. Rec. 1059 / 18.7.1649
32. Şeyhü l-İslām Mevlānā Behā'ī Mehmed Efendi
                           8. Rec. 1059 / 18.7.1649 - 11. Cum. I 1061 / 2.5.1651
                           11. Ram. 1062 / 16.8.1652 - 12. Saf. 1064 / 2.1.1654
33. Şeyhü l-İslām Mevlānā 'Abdül' azīz Efendi Kara Çelebizāde
                           11. Cum. I 1061 / 2.5.1651 - 17. Ram. 1061 / 3.9.1651
34. Şeyhü l-İslām Mevlānā 'Abdurraḥmān Efendi Hüsāmzāde
                           5. Rec. 1065 / 11.5.1655 – 9. Cum. I 1066 / 5.3.1656
35. Şeyhü l-İslām Mevlānā Mustafā Efendi Memekzāde
                           9. Cum. I 1066 / 5.3.1656 – 9./10. Cum. I 1066 / 5./6.3.1656
36. Şeyhü l-İslâm Mevlana Mes'ud Efendi Hocazade (Burnaz)
                           9./10. Cum. I 1066 / 5./6.3.1656 - 25. Ram. 1066 / 17.7.1656
37. Şeyhü l-İslâm Mevlânā Hanefī Mehmed Efendi
                           25. Ram. 1066 / 17.7.1656 - 3. Saf. 1067 / 21.11.1656
38. Şeyhü l-İslām Mevlānā Mustafā Efendi Bālīzāde
                           3. Şaf. 1067 / 21.11.1656 - 9. Şafb 1067 / 23.5.1657
39. Şeyhü l-İslām Mevlānā Bolevī Mustafā Efendi
                           9. $a'b. 1067 / 23.5.1657 - 25. Cum. II 1069 / 20.3.1659
40. Şeyhü l-İslām Mevlānā Brūsalı Mehmed Efendi Esīrī
                           25. Cum. II 1069 / 20.3.1659 - 13. Cum. II 1072 / 3.2.1662
41. Şeyhü l-İslām Mevlānā es-Seyyid Mehmed Emīn Efendi Sun īzāde
                           13. Cum. II 1072 / 3.2.1662 - 9. Reb. II 1073 / 21.11.1662
42. Şeyhü l-İslām Mevlānā Yahyā Efendi b. 'Ömer Mınkārīzāde
                           9. Reb. II 1073 / 21.11.1662 - 15. Zīlķ. 1084 / 21.2.1674
43. Şeyhü l-İslām Mevlānā 'Alī Efendi Çatalcalı
                           15. Zīlķ. 1084 / 21.2.1674 – 8. Zīlķ. 1097 / 26.9.1686
                           21. Cum. II 1103 / 10.3.1692 - 2. Şa'b. 1103 / 19.4.1692
44. Şeyhü l-İslām Mevlānā Ankaravī Mehmed Emīn Efendi
                           9. Zīlķ. 1097 / 27.9.1686 - 26. Zīlh. 1098 / 2.11.1687
45. Şeyhü l-İslām Mevlānā Mehmed Efendi Debbāgzāde
                           26. Zīlh. 1098 / 2.11.1687 - 10. Reb. II 1099 / 13.2.1688
                           28. Reb. II 1099 / 2.3.1688 + 11. Ram. 1101 / 25.6.1690
46. Şeyhü l-İslam Mevlana es-Seyyid Feyzullah Efendi b. eş-Şeyh Mehmed el-Müfti
                           b. eş-Şeyh Habīb Mehmed b. eş-Şeyh Pīr Mehmed
                           11. Reb. II 1099 / 14.2.1688 - 28. Reb. II 1099 / 2.3.1688
                           11. Şev. 1106 / 25.5.1695 - 13. Reb. I 1115 / 27.7.1703
```

```
47. Seyhü l-İslām Mevlānā Feyzullāh Feyzī Efendi Ebū Sa īdzāde
                           18. Ram. 1101 / 25.6.1690 - 20. Cum. II 1103 / 9.3.1692
                           2. Şa'b. 1103 / 19.4.1692 - 28. Şev. 1105 / 22.6.1694
48. Şeyhü l-İslām Mevlānā Mehmed Şādık Efendi
                           28. Şev. 1105 / 22.6.1694 – 4. Şa'b 1106 / 20.3.1695
                           27. Sev. 1118 / 1.2.1707 - 2. Zīlk. 1119 / 25.1.1708
49. Şeyhü l-İsläm Mevlānā Mehmed Efendi İmām-i Sultānī (b. Mustafā el-Amāsī el-
                           4. Şa'b. 1106 / 20.3.1695 – 11. Şev. 1106 / 25.5 1695
                           9. Reb. II 1115 / 22.8.1703 - 19. Ram. 1115 / 26.1.1704
50. Seyhü 1-İslām Mevlānā es-Seyyid 'Alī Efendi Paşmakcızāde
                           19. Ram. 1115 / 26.1.1704 - 27. Sev. 1118 / 1.2.1707
                           19. Cum. I 1122 / 16.7.1710 - 4. Muh. 1124 / 12.2.1712
51. Şeyhü l-İslām Mevlānā Abdullāh Efendi Ebezāde
                           2. Zīlk. 1119 / 25.1.1708 - 19. Cum. I 1122 / 16.7.1710
                           5. Muh. 1124 / 13.2.1712 - 16. Şaf. 1125 / 14.3.1713
52. Sevhü l-İslām Mevlānā 'Atā'ullāh Mehmed Efendi
                           16. Saf. 1125 / 14.3.1713 - 24. Reb. II 1125 / 20.3.1713
53. Seyhü l-İslām Mevlānā Mahmūd Efendi İmām-i Sultānī
                           24. Reb. II 1125 / 20.3.1713 - 8. Zīlh. 1126 / 15.12.1714
54. Şeyhü l-İslām Mevlānā Mīrzā Mustafā Efendi
                           8. Zīlh. 1126 / 15.12.1714 - 24. Cum. II 1127 / 27.6.1715
55. Seyhü l-İslām Mevlānā 'Abdurrahīm Efendi Menteszâde
                           24. Cum. II 1127 / 27.6.1715 - 18. Zīlh. 1128 / 3.12.1716
56. Şeyhü l-İslām Mevlănā Ebü İshāk Kara İsma'il Efendi
                           24. Zīlh. 1128 / 9.12.1716 - 5. Cum. II 1130 / 6.5.1718
57. Şeyhü l-İslām Mevlānā Abdullāh Efendi Yenişehirli
                           6. Cum. II 1130 / 7.5.1718 - 17. Reb. I 1143 / 30.9.1730
58. Şeyhü l-İslām Mevlānā Şeyh Mehmed Efendi Mīrzāzāde
                           17. Reb. I 1143 / 30.9.1730 - 10. Zīlk. 1143 / 17.5.1731
59. Şeyhü l-İslām Mevlānā es-Seyyid Abdullāh Efendi Paşmakcızāde
                           10. Zīlk. 1143 / 17.5.1731 - 27. Şa'b. 1144 / 24.2.1732
60. Şeyhü l-İslâm Mevlānā Ebū l-Hayr Ahmed Efendi Dāmādzāde
                           27. Şa'b. 1144 / 24.2.1732 – 13. Cum. I 1146 / 22.10.1733
61. Şeyhü l-İslām Mevlānā Ebü İshāk İsmā'il Efendizāde İshāk Efendi
                           13. Cum. I 1146 / 22.10. 1733 - 3. Cum, II 1147 / 31.10.1734
62. Şeyhü l-İslam Mevlana Dürri Mehmed Efendi
                           3. Cum. II 1147 / 31.10.1734 - 1. Zīlh. 1148 / 13.4.1736
63. Şeyhü l-İslām Mevlānā es-Seyyid Feyzullāh Efendizāde es-Seyyid Mustafā Efendi
                           1. Zīlh. 1148 / 13.4.1736 - 30. Muh. 1158 / 4.3.1745
64. Şeyhü l-İslām Mevlānā Pīrīzāde Mehmed Sāhib Efendi
                           2. Saf. 1158 / 6.3.1745 – 13. Reb. I 1159 / 5.4.1746
65. Şeyhü 1-İslām Mevlānā Ḥayātīzāde Emīn Efendi
                           13. Reb. I 1159 / 5.4.1746 - 9. Şev. 1159 / 25.10.1746
66. Şeyhü l-İslām Mevlānā es-Seyyid Mehmed Zeynī Efendi Ak Mahmūdzāde
```

9. Şev. 1159 / 25.10.1746 - 24. Rec. 1161 / 20.7.1748

24. Rec. 1161 / 20.7.1748 - 26. Şa\*b 1162 / 11.8.1749

67. Şeyhü l-İslām Mevlānā Mehmed Es'ad Efendi Ebü İshāk İsmâ'īl Efendizāde

```
68. Şeyhü l-İslām Mevlānā Mehmed Sa'īd Efendi Kara Halīl Efendizāde
                           26. Şa'b. 1162 / 11.8.1749 - 26. Cum. II 1163 / 2.6.1750
69. Seyhü l-İslām Mevlānā es-Seyyid Mürtazā Efendi es-Seyyid Feyzullāh Efendizāde
                           26. Cum. II 1163 / 2.6.1750 - 28. Reb. I 1168 / 12.1.1755
70. Şeyhü l-İslām Mevlānā Vassāf 'Abdullāh Efendi b. Mehmed
                            28. Reb. I 1168 / 12.1.1755 - 27. Şa'b 1168 / 8.6.1755
71. Şeyhü l-İslâm Mevlana Damadzade Feyzullah Efendi
                           27. Şa'b. 1168 / 8.6.1755 - 28. Şev. 1169 / 26.7.1756
                           28. Cum. I 1170 / 18.2.1757 - 16. Cum. I 1171 / 26.1.1758
72. Şeyhü l-İslâm Mevlana Dürrizade Muştafa Lebib Efendi
                           28. Şev. 1169 / 26.7.1756 - 28. Cum. I 1170 / 18.2.1757
                           5. Şev. 1175 / 29.4.1762 - 24. Zīlķ. 1180 / 23.4.1767
                           15. Zīlh. 1187 / 27.2.1744 - 23. Rec. 1188 / 29.9.1774
73. Şeyhü l-İslâm Mevlana Mehmed Salih Efendi
                           16. Cum. I 1171 / 26.1.1758 - 5. Zīlķ. 1172 / 30.6.1759
74. Şeyhü l-İslām Mevlānā Çelebizāde İsma'il 'Āsim Efendi
                           5. Zīlķ. 1172 / 30.6.1759 - 27./28. Cum. II 1173 / 15./
                           16.2.1760
75. Şeyhü l-İslām Mevlānā el-Hācc Velīuddīn Efendi
                           29. Cum. H 1173 / 17.2.1760 - 6. Şaf. 1175 / 6.9.1761
                           24. Zīlk. 1180 / 23.4.1767 - 13. Cum. H 1182 / 25.10.1768
76. Şeyhü l-İslām Mevlānā Ebū Bekir Efendizāde Ahmed Efendi
                           6. Şaf. 1175 / 6.9.1761 – 5. Şev. 1175 / 29.4.1762
77. Şeyhü l-İslām Mevlānā Pīrīzade 'Osman Şahib Efendi
                            14. Cum. II 1182 / 26.10.1768 - 5. Zīlk. 1183 / 2.3.1770
78. Şeyhü l-İslām Mevlānā Mīrzāzāde es-Seyyid Mehmed Sa'īd Efendi
                           6. Zīlk 1183 / 3.3.1770 - 1. Cum. I 1187 / 20.8.1773
79. Şeyhü l-İslām Mevlānā es-Seyyid Mehmed Efendi Şerīfzāde
                            1. Cum. I 1187 / 20.8.1773 - 15. Zīlh. 1187 / 27.2.1774
80. Şeyhü l-İslâm Mevlana İbrahim Bey Efendi Şadr-i Azam İvaz Mehmed Paşazade
                           23. Rec. 1188 / 29.9.1774 - 29. Cum. I 1189 / 28.7.1775
                           20. Cum. I 1199 / 31.3.1785 - 14. Sa'b 1199 / 22.6.1785
81. Seyhü l-İslām Mevlānā Mehmed Emīn Efendi İmām Sālihzāde (Camgöz)
                           29. Cum. I 1189 / 28.7.1775 - 19. Şev. 1190 / 1.12.1776
82. Şeyhü 1-İslâm Mevlânâ Mehmed Es'ad Efendi Vaşşāfzāde
                            19. Şev. 1190 / 1.12.1776 - 24. Cum. II 1192 / 20.7.1778
83. Şeyhü l-İslâm Mevlânâ Mehmed Şerîf Efendi Es'ad Efendizâde
                           24. Cum. II 1192 / 20.7.1778 - 4. Şev. 1196 / 12.9.1782
                            27. Zīlķ. 1203 / 19.8.1789 — 27. Muḥ. 1204 / 17.10.1789
84. Seyhü l-İslām Mevlānā es-Seyyid İbrāhīm Efendi Karahisārī
                           4. Sev. 1196 / 12.9.1782 - 16. Cum. II 1197 / 19.5.1783
85. Seyhü J-İslâm Mevlânā Dürrīzāde es-Seyyid Mehmed 'Atā'ullāh Efendi
                           17. Cum. II 1197 / 20.5.1783 - 20. Cum. I 1199 / 31.3.1785
86. Şeyhü 1-İslâm Mevlānā 'Arabzāde Ahmed 'Aṭā' ullāh Efendi
                            14. Şa'b. 1199 / 22.6.1785 – 15./16. Şev. 1199 / 21./22.8.1785
87. Şeyhü l-İslām Mevlānā Seyyid Mehmed 'Ārif Efendi Dürrīzāde
                           17. Şev. 1199 / 23.8.1785 - 10. Reb. II 1200 / 10.2.1786
                           22. Zīlķ. 1206 / 12.7.1792 - 18. Reb. I 1213 / 30.8.1798
```

```
88. Şeyhü l-İslām Mevlānā Ahmed Efendi Müftīzāde
                           10. Reb. II 1200 / 10.2.1786 - 13. Saf. 1202 / 24.11.1787
89. Şeyhü l-İslām Mevlānā Mehmed Mekkī Efendi
                           13. Saf. 1202 / 24.11.1787 - 26. Cum. I 1202 / 4.3.1788
                           22. Rec. 1205 / 27.3.1791 - 22. Zilk. 1203 / 12.7.1792
90. Şeyhü 1-İslām Mevlānā es-Seyyid Mehmed Kāmil Efendi
                           26. Cum. I 1202 / 4.3.1788 – 27. Zīlk. 1203 / 19.8.1789
91. Şeyhü 1-İslām Mevlānā Ḥamīdīzāde Mustafā Efendi
                           27. Muh. 1204 / 17.10.1789 - 8. Rec. 1205 / 13.3.1791
92. Seyhü l-İslām Mevlānā es-Seyyid Yahyā Tevfik Efendi
                           9. Rec. 1205 / 14.3.1791 - 22. Rec. 1205 / 27.3.1791
93. Şeyhü l-İslām Mevlānā Muştafā 'Āşir Efendi Re'īszāde
                           18. Reb. I 1213 / 30.8.1798 - 18. Şaf. 1215 / 11.7.1800
94. Şeyhü l-İslām Mevlānā 'Ömer Hulūsī Efendi Şamānīzāde
                           18. Şaf. 1215 / 11.7.1800 - 29. Muh. 1218 / 21.5.1803
                           7. Cum. I 1222 / 13.7.1807 - 8. Cum. I 1222 / 14.7.1807
                           22. Şa'b. 1225 / 22.9.1810 - 30. Cum. I 1227 / 11.6.1812
95. Şeyhü l-İslām Mevlānā M. Şālih Efendizāde Ahmed Es'ad Efendi
                           29. Muh. 1218 / 21.5.1803 - 1. Rec. 1221 / 14.11.1806
                           22. Cum. II 1223 / 15.8.1808 - 3. Şev. 1223 / 22.11.1808
96. Şeyhü l-İslām Mevlānā es-Seyyid Mehmed 'Aţā'ullāh Efendi Şerīf Efendizāde
                           1. Rec. 1221 / 14.11.1806 - 7. Cum. I 1222 / 13.7.1807
                           8. Cum. I 1222 / 14.7.1807 - 27. Cum. I 1223 / 21.7.1808
97. Şeyhü l-İslām Mevlānā Arabzāde Mehmed Ārif Efendi
                           27. Cum. I 1223 / 21.7.1808 - 22. Cum. II 1223 / 15.8.1808
98. Şeyhü l-İslām Mevlānā Dürrīzāde es-Seyyid 'Abdullāh Efendi
                           3. Şev. 1223 / 22.11.1808 – 22. Şa'b 1225 / 22.9.1810
                           1. Cum. II 1227 / 12.6.1812 – 10. Reb. II 1230 / 22.3.1815
99. Şeyhü l-İslām Mevlānā es-Seyyid Mehmed Zeynül'ābidīn Efendi Çelebizāde
                           10. Reb. II 1230 / 22.3.1815 – 19. Reb. I 1233 / 27.1.1818
100. Şeyhü l-İslām Mevlānā Mekkīzāde Mustafā 'Āsim Efendi
                            19. Reb. I 1233 / 27.1.1818 - 13. Zīlķ. 1234 / 3.9.1819
                            19. Muḥ. 1239 / 25.9.1823 - 14. Reb. II 1241 / 26.11.1825
                            18. Ram. 1248 / 8.2.1833 – 30. Zīlķ. / 1. Zīlh. 1262 / 19./
                            20.11.1846
101. Şeyhü l-İslām Mevlānā el-Ḥācc Ḥalīl Efendi (Çerkez)
                            13. Zīlķ. 1234 / 3.9.1819 - 23. Cum. II 1236 / 28.3.1821
102. Şeyhü 1-İslām Mevlānā Şeyhīzāde es-Seyyid 'Abdülvahhāb Efendi Yasincizāde
                            23. Cum. II 1236 / 28.3.1821 – 24. Şaf. 1238 / 10.11.1822
                            21. Sev. 1243 / 6.5.1828 - 18. Ram. 1248 / 8.2.1833
103. Şeyhü l-İslām Mevlānā Şıdkizāde Ahmed Reşīd Efendi
                            24. Şaf. 1238 / 10.11.1822 - 19. Muh. 1239 / 25.9.1823
104. Şeyhü l-İslām Mevlānā Kāzīzāde Mehmed Tāhir Efendi
                            14. Reb. II 1241 / 26.11.1824 - 21. Şev. 1243 / 6.5.1828
105. Şeyhü l-İslâm Mevlānā Ahmed 'Ārif Hikmet Bey Efendi 'İsmet Bey Efendizāde
                            2. Zīlh. 1262 / 21.11.1846 - 21. Cum. II 1270 / 21.3.1854
```

#### ANHANG

#### GENEALOGISCHE SKIZZEN

In 14 der bisher zutage gefördeten Textzeugen von Devhatü l-Meşâyih ist eine Reihe von genealogischen Skizzen zu finden, d.h. Stammbäumen der Scheichülislame und ihrer Nachkommen. Zusätzliche sieben Handschriften enthalten lediglich eine Stammbaumskizze. Im einzelnen verteilen sich diese Stammbäume folgendermaßen über das Grundwerk und seine ersten drei Fortsetzungen:

Zum Grundwerk des Mustaķīmzāde weisen die Handschriften B, K 2, K 4, P 1, P 2, S 1, S 3, S 4, S 8, S 11, Ü 1, Ü 5, W 2 Stammbäume in variierender Anzahl und Ausführlichkeit auf. S 7 und T 1 bringen nur die Stammbaumskizze zum 1. Scheichülislam.

Zur ersten Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 2) besitzen die Handschriften B, S 8, S 11 und Ü 1 Stammbaumskizzen und zur zweiten Fortsetzung des Mustaķīmzāde (= Teil 3) die Handschriften B und Ü 1.

Die genealogische Skizze zum 93. Scheichülislam am Ende der 1. Fortsetzung des Münīb (= Teil 4) zeigen die Handschriften B, K 1, P 1, S 4, S 5, S 6, S 8, S 11, T 3, Ü 8, Ü 12, W 2.

Unter den Abschriften besteht eine weitgehende Übereinstimmung, zu welchen Scheichülislamen, wenn überhaupt, eine genealogische Skizze am Rand erscheint. Hieraus läßt sich auf einen gewissen festen Bestand an Stammbäumen schließen, auch wenn die Ausführung der Skizzen in den einzelnen Handschriften gering bis stark variieren kann.

Die meisten Stammbaumskizzen finden sich im Grundwerk, das unter diesem Gesichtspunkt am meisten interessiert. Die früheste bekannt gewordene Abschrift des Werkes, die Stammbaumskizzen enthält, ist die Handschrift S 1 (dat. 1764). Sie weist 14 Skizzen auf, während die nächstdatierbare Handschrift, P 2 (dat. 1767), 19 Skizzen mitbringt. Mehr als die Handschrift B—und ihre direkte Vorlage Ü 1—, nämlich 22 Skizzen, weist keiner der Textzeugen für das Grundwerk auf.

In der ersten Fortsetzung des Mustaķīmzāde verzeichen B und Ü 1 je eine Skizze und S 8 und S 11 je drei. In der zweiten Fortsetzung des Mustaķīmzāde sind allein B und Ü 1 mit je zwei Stammbäumen vertreten. Für die erste Fortsetzung des Münīb existiert — wie bereits erwähnt — nur ein Stammbaum, der in den relevanten Textzeugen entweder ausgeführt ist oder dessen geplante Ausführung eine entsprechende Textlücke ankündigt. Im Grundwerk finden sich gelegentlich auch zwei Skizzen für eine Müfti-

Persönlichkeit — je nachdem, ob seine Abkunft oder seine Nachkommenschaft hervorgehoben werden soll.

Es ist naheliegend, in Mustaķīmzāde selbst den Schöpfer der genealogischen Skizzen für die Scheichülislame 1. bis 58. (mit Ausnahme der des 56. Scheichülislam) zu suchen, da schon frühe, vor dem Tod des Mustaķīmzāde (22.7.1788) entstandene Abschriften (z.B. S 1, P 2, S 4) einen festen Bestand an Stammbäumen bringen.

Eine besondere Unterstützung dieser Annahme liefert die Handschrift P 2 (dat. 1767), deren Text vom Autor selbst durchgesehen wurde und deren Ränder Marginalien und Stammbaumskizzen in der Kursive des Mustaķīmzāde aufweisen. Wahrscheinlich hat unser Autor im Laufe der Jahre die Skizzen selbst ergänzt, sobald ihm in seiner vielfältigen biographischen Forschung eine neue Einzelheit zum Thema in die Hände fiel. Dafür spricht z.B. ein Detail in der Abschrift P 2, wo der spätere 78. Scheichülislam (1770-73 im Amt) im Stammbaum seines Vaters, des 58. Scheichülislam (1730-31 im Amt), noch als sadr-i Rūm vermerkt ist, was er dreimal, nämlich 1759-60, 1763-64 und 1768 war, während später datierte Abschriften (S 4 etc.) diesen Mann an der betreffenden Stelle schon als el-müftī führen.

Der späteste Stammbaum, der von Mustaķīmzāde selbst konzipiert sein könnte, ist der in S 3 vertretene zum 62. Scheichülislam (1732-34 im Amt), in dem noch der Sohn (72. Scheichülislam, 1756-57, 1762-67, 1774) und der Enkel (85. Scheichülislam, 1783-85 im Amt) als *müftī* vermerkt sind.

Über die Autorenschaft der Stammbäume zu den Scheichülislamen 72., 73. (vertreten in S 8 und S 11), 76., 77., 78. (vertreten in Ü 1 und B), die zum ersten bzw. zweiten Zeyl des Mustaķīmzāde gehören, sowie zu 56. (Grundwerk), lassen sich nur Vermutungen anstellen. Die innere Evidenz dieser Stammbaumskizzen, die als spätesten den 100. Scheichülislam (1818-19 zum ersten Mal im Amt) erfassen, verlangt nach einem oder mehreren Autoren, die im 1. Drittel des 19. Jahrhunderts lebten.

Den Stammbaum zum 93. Scheichülislam kann man wohl mit einiger Sicherheit dem Verfasser der entsprechenden Fortsetzung, Münīb, zuschreiben, der sich hier am Vorbild seines Vorgängers, Mustaķīmzāde, ausgerichtet haben mag. Dafür spricht schon die Häufigkeit dieses Stammbaumes in unseren Textzeugen, denn auch wenn die Skizze manchmal fehlt, so ist dafür doch deutlich ein Platz ausgespart geblieben. Außerdem enthält schon die Handschrift T 3 (dat. 1800-01 – Münīb hatte sein Werk gerade um diese Zeit beendet), unser frühester Textzeuge für diesen Teil, die Stammbaumskizze. Gerade über den 93. Scheichülislam muß Münīb auf Grund des Freundschaftsverhältnisses zu ihm ganz gut Bescheid gewußt haben.

Was die Ausführung der genealogischen Skizzen im einzelnen anlangt, so sind starke Unterschiede im Umfang, in den Anmerkungen zu einzelnen Personen und teilweise auch in den verwandtschaftlichen Zuschreibungen zu bemerken.

Obwohl die Handschrift B ins Jahr 1860 datiert ist, so spiegelt die Ausführung der Stammbaumskizzen — wie auch der Text — eine dem Original nahestehende Vorlage wieder, was der Vergleich mit der frühen Abschrift P 2 (dat. 1767) deutlich werden läßt, in die Mustaķīmzāde eigenhändig die Stammbäume eingetragen hat: die Stammbaum-Versionen der beiden Handschriften unterscheiden sich in den gemeinsam ausgewiesenen Stammbäumen (vier Ausfälle bei P 2) fast nicht. Die Unterschiede beschränken sich auf ein halbes Dutzend mehr Datierungen und einen gelegentlichen el-müderris u.ä.-Zusatz zu einem Namen in P 2.

Auf Grund seines Autographencharakters wurde der Textzeuge P 2 zur Grundlage der Transkription der Stammbaumskizzen gewählt (A). Wenn nicht anders angegeben, spiegeln die im folgenden wiedergegebenen Stammbaumskizzen den Grundbestand der Handschrift P 2 wider. Ergänzungen aus anderen Textzeugen sind entweder in der Skizze selbst oder in den Fußnoten kenntlich gemacht.

P 2 in der Regel ebenfalls nahestehend sind S 1, K 2 und S 4. Die wesentlich ausführlicheren Skizzen, wie sie sich z.B. in P 1 und W 2 finden, wurden um ihres Informationsgehaltes willen *in extenso* in die Transkription mitaufgenommen (B), auch wenn sich nicht nachweisen läßt, ob sie auf Mustaķīmzāde zurückgehen.

Die Verzettelung der Personen- und Ortsnamen in den genealogischen Skizzen nach Handschrift P 2 ergibt 221 Personennamen, darunter 32 Namen von Frauen. Diese Zahl würde sich beträchtlich erhöhen, wenn die ausführlicheren Stammbaumversionen von Handschriften wie P 1 oder W 2 zugrunde gelegt würden.

Die Männernamen sind häufig durch den Titel efendi vervollständigt, oft auch von Amtsbezeichnungen (el-müfti, kāżī-i Şām, etc.) und Jahreszahlen begleitet. Letztere geben in der Regel das Datum der Amtserhebung, gelegentlich auch das Todesjahr wieder. Frauennamen erscheinen oft mit dem Zusatz hanm, gelegentlich auch mit der Bemerkung zevce-i... Allein in dem Stammbaum, der die angeheiratete Verwandtschaft und Nachkommenschaft des 77. Scheichülislam über acht Generationen hinweg verfolgt, finden sich Wesire, Beyefendis, Paschas, aber keine Efendis. Aus den Amtsbezeichnungen ergeben sich zusätzlich 13 geographische Namen.

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß die genealogischen Skizzen, die etwa die Hälfte unserer Textzeugen vom Grundwerk Devhatü l-Meşāyih aufweist, eine in der osmanischen Literatur ungewöhnliche Erscheinung sind. Immerhin tauchen in fünf weiteren der historisch-biographischen Werke des Mustaķīmzāde genealogische Skizzen auf, wenn auch nicht so zahlreich wie in Devhatü l-Meṣāyiḥ, die zum Teil keine echten Verwandtschaftsbande widerspiegeln, sondern Beziehungen zwischen Ordensscheichen und ihren Jüngern verdeutlichen.

Die Stammbäume erhöhen den historischen Wert des Werkes Devhatü l-Meşāyih, da sie die Übersicht über die Verwandtschaftsbeziehungen einer

Reihe von Scheichülislamen ermöglichen und teilweise ganze Müfti-Dynastien ausweisen. Weiterhin machen diese Skizzen die Verästelungen von 'ulemā-Familien über Generationen hinweg deutlich. Darüber hinaus lassen sie historische Information an sich über einen weiten osmanischen Personenkreis gewinnen. Von besonderem Interesse ist — sieht man einmal von Archivmaterialien ab — das ansonsten nicht gerade häufige Auftauchen von Frauen mit ihren Namen, hier von Scheichülislamtöchtern, die in manchen Fällen wiederum Mütter und Ahnen von späteren Scheichülislamen waren.

Nicht zuletzt läßt sich hier ein Blick auf die Arbeitsweise und die Interessen eines vielseitig belesenen osmanischen Gelehrten des 18. Jahrhunderts tun, auch wenn er die Quellen seiner genealogischen Skizzen nicht enthüllt¹. Schließlich sei erwähnt, daß nicht nur den Randbemerkungen, sondern auch speziell den Stammbäumen eine wichtige Rolle bei der Textkritik zum Werk und bei der Einordnung der Textzeugen zukommt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine Vorstellung von den Schwierigkeiten, mit denen bei genealogischen Untersuchungen von osmanischen Familien zu rechnen ist, gibt Hans Georg Majer in seinen Vorstudien zur Geschichte der İlmiye im Osmanischen Reich, Kap. IV: Uşakîzâde und seine Familie.

#### ÜBERSICHT ÜBER DIE VERTEILUNG DER STAMMBAUMSKIZZEN IN DEN IN KOPIE VORLIEGENDEN HANDSCHRIFTEN

|                         | S 11 | P 2 <sup>2</sup> | W 2 <sup>3</sup> | K 24 | B 5       | P 16      | K 4 <sup>7</sup> |
|-------------------------|------|------------------|------------------|------|-----------|-----------|------------------|
| 1.9                     | ×    | ×                | ×                | ×    | ×         | ×         | ×                |
| 2.                      |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| 3.                      |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| 4.<br>5.                |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| <i>5. 6.</i>            |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| 7.                      |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| 8.                      |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| 9.                      |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| 10.                     |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| 11.8                    |      | ×                |                  |      | ×         |           |                  |
| 12.                     |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| 13.9                    |      | ×                |                  |      | ×         |           |                  |
| 14.                     | ×    | ×                | ×                | ×    | ×         | ×         | ×                |
| 15.                     |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| 16.<br>17.              |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| 17.<br>18. <sup>8</sup> | ×    |                  |                  | ×    | ×         | ×         | ×                |
| 19.                     | ^    | ×                |                  | ×    | 2×        | ×         | ×                |
| 20.                     |      | ×                |                  | ×    | ×         | ^         | ×                |
| 21.                     |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| 22.                     |      |                  |                  |      |           |           |                  |
| 23.                     |      | ٠                |                  |      |           |           |                  |
| 24.10                   | ×    | $2\times$        | ×                | ×    | $2\times$ | $2\times$ | ×                |
| 25.                     |      |                  |                  |      |           |           |                  |

- <sup>1</sup> Dat. 1764; obwohl von anderer Hand, sind die Stammbäume doch wohl aus derselben Periode.
  - <sup>2</sup> Dat. 1767; Stammbaumskizzen in der Handschrift des Mustakīmzāde.
  - <sup>3</sup> Dat. 1825.
  - <sup>4</sup> In den relevanten Teilen undatiert; wahrscheinlich Ende des 18. Jahrhunderts.
  - <sup>5</sup> Dat. 1860.
- <sup>6</sup> Text ist Autograph des Mustaķīmzāde; Stammbaumskizzen sind spätere Hin-
- <sup>7</sup> Dat. 1782; Stammbaumskizzen z.T. spätere Hinzufügungen: 24., 29., 32., 39.,
- <sup>8</sup> Die Stammbäume zum 11. und zum 18. Scheichülislam sind fast austauschbar und treten daher nicht immer parallel auf.

  9 Die Stammbäume zum 1. und 13. Scheichülislam ergänzen sich.
- <sup>10</sup> Der Stammbaum des 47. Scheichülislam ist in Stammbaum 24. A mitenthalten.

| 168 |           | Ge        | nealogische | Skizzen |
|-----|-----------|-----------|-------------|---------|
|     | S 1       | P 2       | W 2         | K 2     |
| 26. | 5.        | . 2       | ** 2        | 1 2     |
| 27. | ×         | ×         | ×           | ×       |
| 28. | ×         | ×         | ×           | ×       |
| 29. | $2\times$ | $2\times$ | $2 \times$  | 2×      |
| 30. |           |           |             |         |
| 31. |           |           |             |         |
| 32. | ×         | ×         | 2×          | 2×      |
| 33. |           |           |             |         |
| 34. |           |           |             |         |
| 35. |           |           |             |         |
| 36. |           |           |             |         |
| 37. |           |           |             |         |
| 38  |           |           |             |         |

| 31.         |   |   |   |   |   |   |   |
|-------------|---|---|---|---|---|---|---|
| 38.         |   |   |   |   |   |   |   |
| 39.         | × | × | × | × | × | × | × |
| <b>4</b> 0. | × | × | × | × | × | × | × |
| 41.         |   |   |   |   |   |   |   |
| 42.         |   |   |   |   |   |   |   |
| 43.         |   |   |   |   |   |   |   |
| 44.         |   |   |   |   |   |   |   |
| 45.         |   | × |   | × | × | × |   |
| 46.         | × | × | × | × |   | × |   |
| 47.10       | × |   | × |   | × | × | × |
| 48.         | × | × | × | × | × | × | × |
| 49.         |   |   |   |   |   |   |   |
| 50.         |   |   |   |   |   |   |   |
|             |   |   |   |   |   |   |   |

В

×

×

 $2 \times$ 

P 1

×

×

 $2 \times$ 

 $2 \times$ 

K 4

×

×

×

×

51. 52. 53. 54. 55. 56. 57. 58. 59. 60.

62. 63. 64.

61.

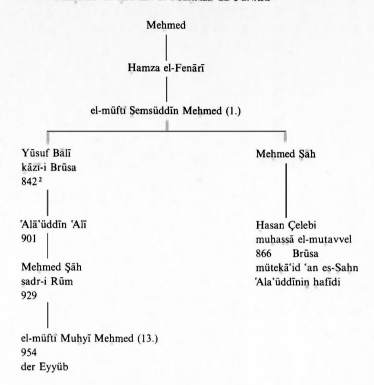
65. 66.

67. 68.

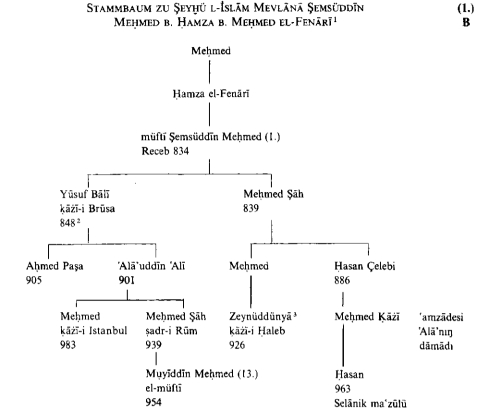
|           | Genealogische Skizzen |     |     |     |            |     | 169 |  |
|-----------|-----------------------|-----|-----|-----|------------|-----|-----|--|
|           | S 1                   | P 2 | W 2 | K 2 | В          | P 1 | K 4 |  |
| 69.       |                       |     |     |     |            |     |     |  |
| 70.       |                       |     |     |     |            |     |     |  |
| 71.       |                       |     |     |     |            |     |     |  |
| 72.       |                       |     |     |     |            |     |     |  |
| 73.       |                       |     |     |     |            |     |     |  |
| 74.       |                       |     |     |     |            |     |     |  |
| 75.       |                       |     |     |     |            |     |     |  |
| 76.       |                       |     |     |     | ×          |     |     |  |
| 77.       |                       |     |     |     | $2 \times$ |     |     |  |
| 78.       |                       |     |     |     | ×          |     |     |  |
| 93.       |                       |     | ×   |     | ×          | ×   |     |  |
| Insgesamt | 14                    | 19  | 15  | 18  | 27         | 21  | 14  |  |

## Stammbaum zu Şeyhü l-İslām Mevlānā Şemsüddin Mehmed b. Hamza b. Mehmed el-Fenārī $^1$

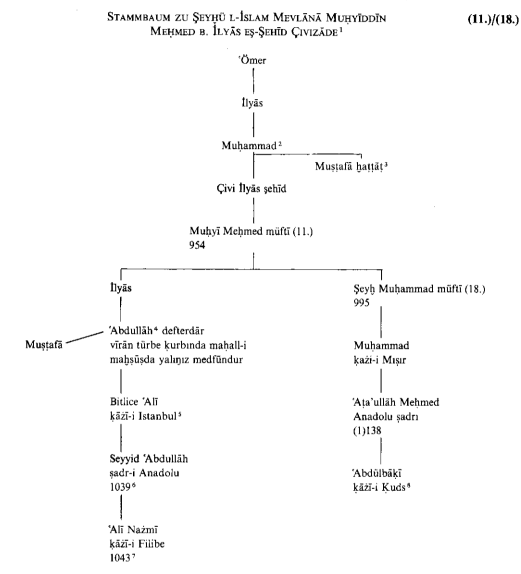
(1.)



Vgl. auch den Stammbaum zum 13. Scheichülislam, der sich allerdings nicht häufig findet.
 Die meisten Textzeugen bringen die beiden Stammbäume integriert zum 1. Scheichülislam;
 s. Stammbaum (1.) B. Die hier wiedergegebene Skizze zeigt den Bestand der Hss. P 2 und B.
 B und die ausführlicheren Stammbäume der Hss. P 1 und W 2: 848.



S. auch den Stammbaum zum 13. Scheichülislam, der sich nicht in den Hss. findet, die den hier wiedergegebenen ausführlicheren Stammbaum zum 1. Scheichülislam aufweisen. Die Skizze zeigt den Bestand von K 2, P 1, W 2, S 1. K 4 entspricht diesem, enthält jedoch keine Jahreszahlen.
 S 1, K 2: 842.
 Sic: P 1 und W 2; K 2, K 4, S 1: Zeynüddīn.



- <sup>1</sup> Dieser Stammbaum ist in der Regel entweder beim 11. oder beim 18. Scheichülislam eingetragen. Hs. B weist beide auf. Die Unterschiede sind jeweils gering.
- 2 Der Name ist uneinheitlich mit oder ohne tesdid geschrieben.
  3 S 1, P 1: mit Jahreszahl 916; K 4: 911; K 4 om.
  4 S 1, P 1: 'Abdulbāķī.
  5 K 4, K 2, B (18.): mit Jahreszahl 1000. S I, P 1, K 2 zusätzliche Bemerkung: dāmād olduģu Şerife Kadın mescidinde.

  - S I, P I: 1000; S I, P I, K 2 zusätzliche Bemerkung: peder yanında.
     S I, P I, K 2: Filibeden ma'zūl. Zusätzliche Bemerkung: peder yanında.
- <sup>8</sup> S 1, P 1, K 2 statt der Amtsbezeichnung: Kuds zabţına giderken kalyonda fevt ve deryaya ilķā olundu.

# Stammbaum zu Şeyhü l-İslam Mevlanā Muhyiddin Mehmed b. 'Ali' b. Yūsuf Bālī Fenārizāde

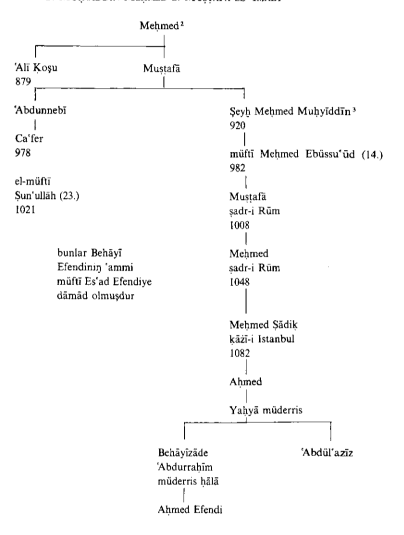
(13.)



B add. die Jahreszahl: 824.
 B add. die Jahreszahl: 842.
 B add. die Jahreszahl: 901.
 B add. die Jahreszahl: 949.
 B add. die Jahreszahl: 955. Unter den Textzeugen, von denen Kopien erworben werden konnten, weisen nur P 2 und B diesen Stammbaum auf.

#### Stammbaum zu Şeyhü l-İslam Mevlānā Ebüssu'ūd B. Muḥyīddīn Meḥmed B. Muṣṭafā el-'İmādī'

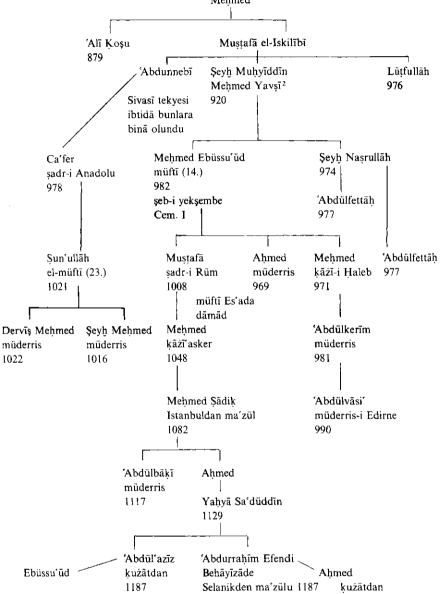
(14.)



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. auch den Stammbaum zum 32. Scheichülislam. Die Skizze gibt den Bestand von P 2 mit Ergänzungen aus Hs. B wieder.

<sup>2</sup> B add. einen dritten Sohn: Lütfullāh, 976.

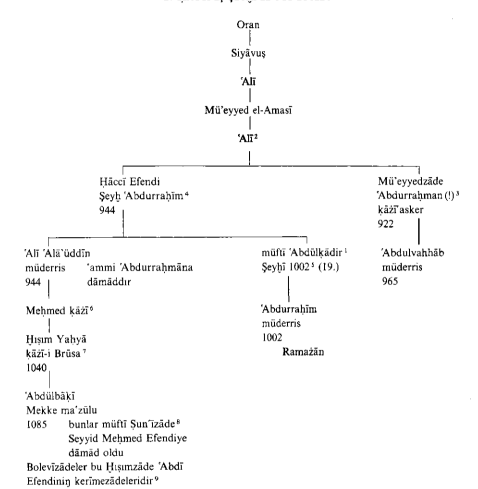
# STAMMBAUM ZU ŞEYHÜ L-İSLĀM MEVLĀNĀ EBÜSSU'ŪD B. MUḤYĪDDĪN MEḤMED B. MUṢṬAFĀ EL-ʿIMĀDι Meḥmed Meḥmed Muṣṭafā el-Iskilībī



Die Skizze gibt den Bestand von P 1, W 2, S 1, K 2, K 4 wieder. Der einen oder anderen Hs. fehlen gelegentlich Jahreszahlenangaben, die jedoch nicht extra als Variante verzeichnet wurden.
P 1, W 2 haben die Namensform: Şeyh Muhyīddīn b. Mehmed Yavsī.

#### Stammbaum zu Şeyhü l-İslām Mevlānā 'Abdülķādir B. ḤĀCCĪ EŞ-ŞEYHĪ EL-MÜ'EYYEDĪ

(19.)



<sup>1</sup> B weist für (19.) zwei Stammbäume auf. Der erste (f. 15v) endet mit dem Müfti, seinem Vater und seinem Onkel. S 1 und W 2 om. den Stammbaum.

<sup>2</sup> K 2 und P 1 schreiben Alī eine dritte Nachkommenslinie zu:

'Abdülkerīm 'Abdülḥay

K 4 macht den Mü'eyyedzāde 'Abdurraḥmān zum Sohn von Ḥāccī Efendi Şeyḫ 'Abdurraḥīm. Ansonsten Verlauf wie in P 2 und B.

<sup>3</sup> P l, K 2 verzeichnen bei 'Abdulvahhāb noch drei weitere Söhne: 'Abdurrezzāķ, 940; Maḥmūd; 'Abdülfettāḥ.

<sup>4</sup> P I, K 4, K 2 zusätzliche Notiz: Sivasī tekyesi şeyhidir. K 2 weiterhin: müftī Ebū s-Su'ūduŋ pederine dāmād oldu.

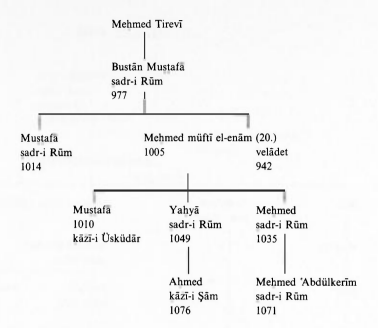
- P I, K 2, K 4 add.: Şevvāl.
   P I, K 2, K 4 add. Jahreszahl: 990.
   P I, K 2, K 4: Brüsadan ma'zülu, 1040.

<sup>8</sup> K 4 om. die Notiz.

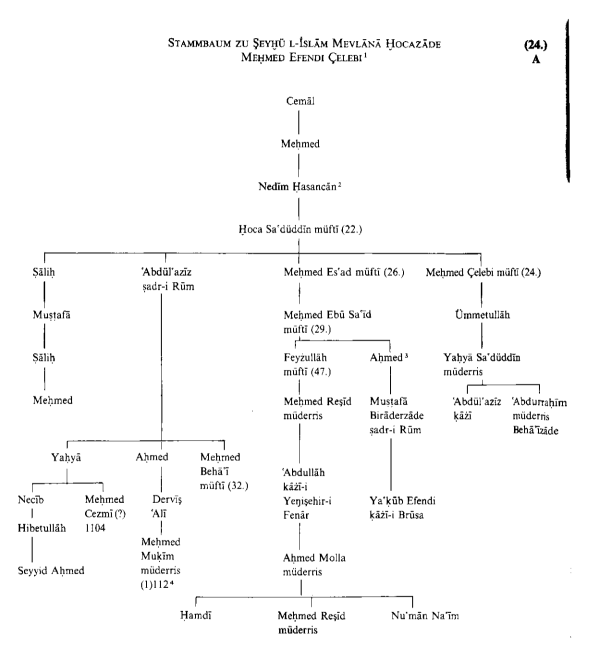
<sup>9</sup> P 1 und K 2 formulieren: Bolevīzādeler bunuŋ ḥafīdleridir. K 4 om. die Notiz.

#### Stammbaum zu Şeyhü l-İslam Mevlana Mehmed Efendi Bustānzāde<sup>1</sup>

(20.)



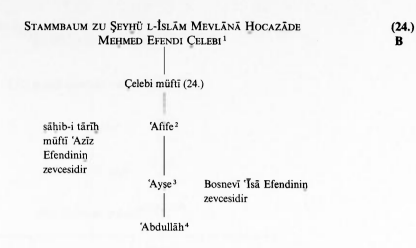
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bestand von P 2, K 2, K 4, B.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unter den in Kopie vorliegenden Textzeugen weisen nur P 1 und B diesen Stammbaum auf. S. auch die Stammbäume zu den Scheichülislamen (29.), (32.), (47).

Namensform in B: Ḥasancān.

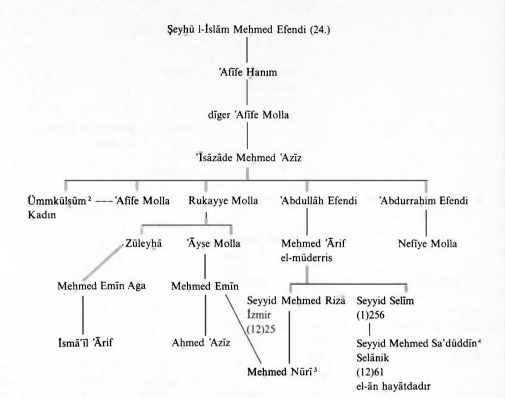
Namenstoff in B. Hasalican.
 B om. den Zweig von Ahmed und seinen Nachkommen.
 B om. Jahreszahl.



In dieser Form findet sich der Stammbaum nur in P 2, K 2, B. S. auch Stammbaum (24.) C.
 K 2 add.: bintuhä.
 B hat die Namensform: 'Isāzāde 'Abdullāh Efendi. K 2 verzeichnet einen Sohn Mehmed 'Azīz, mahrec ma'zūlu, zu 'Abdullāh. Außerdem gibt K 2 der 'Āyse einen zweiten Sohn, 'Abdurrahman (!), und fügt hinzu: 'Isāzādeler Medīne kāzīleri eken fevt.

#### Stammbaum zu Şeyhü l-İslām Mevlāna Hocazāde MEHMED EFENDI CELEBI<sup>1</sup>

(24.)



Vertreten in P 1, S 1, W 2, K 4.
 Ümmkülsüm ist in P 1, S 1 die Tochter von 'Īsāzāde Mehmed 'Azīz; in K 4 die Tochter von

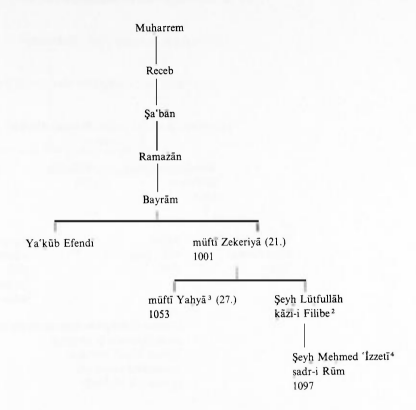
Afife Molla. In S I durch Randverlust om.

3 Mehmed Nūrī ist nach P I, S I, W 2 der Sohn von Mehmed Emīn; in K 4 der Sohn von Seyyid Mehmed Rizā. Letzteres ist weniger wahrscheinlich, da Mehmed Nūrī nicht als Seyyid bezeichnet ist.

4 Nur in P 1 verzeichnet.

#### Stammbaum zu Şeyhü l-İslām Mevlāna Yahyā Efendi 1

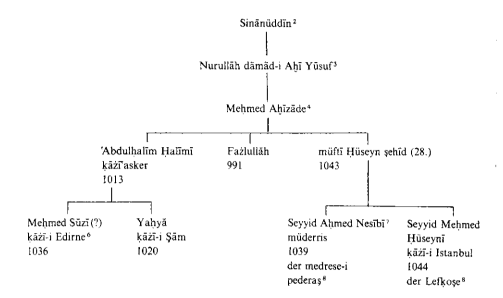




Skizze nach K 2, da in P 2 dieser Stammbaum zum größten Teil unleserlich ist. Ergänzungen nach P 1, W 2, S 1, K 4, B.
 In P 2 neben dem Namen lesbar: yedi kere Filibe olan Halebī kāzī bunlardır, ebenso in P 1 und B. P 1 und W 2 add.: es-sehīr bi-Celebi Kāzī.
 W 2 om. Jahreszahl.
 Namensform in B: Şeyh Mehmed 'Arabī. P 1, S 1, W 2, K 4 add. zum Namen: ve Şenezāde.

#### Stammbaum zu Şeyhü L-İslām Mevlānā Hüseyn EFENDI AHĪZĀDE 1

(28.).:



Cümlesi Debbägzāde firini ittişālında olan mezăristândadır ki bir tarafı Hüseyn Efendi Medresesi ve mukābili hāneleridir ki muhterik olmuşidi 9

Skizze nach P 2. B om. sämtliche Jahreszahlen.
 P 1, S 1, W 2: Sīnān.
 P 1, S 1, K 2, K 4, W 2 om. den Zusatz 'dāmād-i Aḥī Yūsuf'.
 P 1, S 1, K 2, K 4, W 2 add. Jahreszahl: 989.
 P 1, S 1, K 2, K 4, W 2 om. 'şehīd'.
 K 4: Edirine ma zūlū. P 1, S 1, K 2, W 2: Edirneden ma zūl. Die Namensform ist bei diesen patramans. Mahmūd Sūzī (2) Textzeugen: Maḥmūd Sūzī (?).

<sup>7</sup> B om. 'Seyyid'.

<sup>8</sup> Zusatz nur in P 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Dieser Zusatz nur in P 1, P 2, K 2.

#### Stammbaum zu Seyhü l-İslām Ebū Sa id Mehmed Efendi Hocazāde Esʿad¹

(29.)

Hoca Sadüddin el-müftī<sup>2</sup> (22.)

Mehmed Es'ad müftī<sup>3</sup> (26.)

Mehmed Ebū Saʿīd müftī<sup>4</sup> (29.) velādet 1003

Feyzullāh müftī<sup>5</sup> (47.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Skizze nach P 2. S. auch den Stammbaum zum 47. Scheichülislam.

 $<sup>^2</sup>$  B hat statt nachgestelltem 'müftī' oder 'el-müftī' jeweils vorangestellt: 'müftī el-enām'. K 2 add. hier die Jahreszahl: 1008.

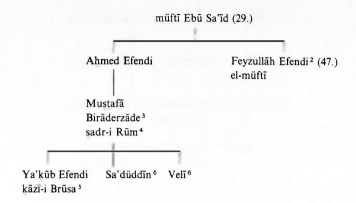
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> K 2 add. die Jahreszahl: 1034.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> K 2 add. die Jahreszahl: 1072. P 1, S 1, K 4, W 2 om. das Geburtsdatum.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> K 4, W 2 om. das Datum der Amtserhebung.

#### Stammbaum zu Şeyhü l-İslam Mevlānā Ebū Saʿīd MEHMED EFENDI HOCAZĀDE ES'AD 1

(29.) B



S. auch den Stammbaum zu 47. Skizze nach P 2. K 4 om. Stammbaum.
 B add. vier Nachkommen: Ahmed Resīd ... 'Abdullāh ... Ahmed ... Nu'mān Na'īm. S 1,
 P 1, W 2 om. den Zweig Feyzullāh Efendi.
 P 1, S 1, W 2 om. 'Birāderzāde'.
 K 2, P 1, S 1, W 2 om. 'sadr-i Rūm'.
 P 1, S 1, K 2, W 2 om. 'kāzī-i Brūsa'.
 B om. diesen Nachkommen.

#### Stammbaum zu Şeyhü L-İslām Mevlānā BEHĀYĪ MEHMED EFENDI<sup>1</sup>

(32.)

Hoca Sa'düddīn el-müftī (22.) 'Abdül'azız Efendi sadr-i Rūm Behāyī<sup>2</sup> (32.) müfti

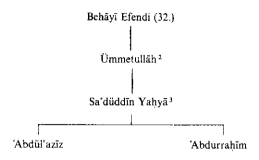
<sup>1</sup> Die in Kopie vorliegenden Textzeugen stimmen für diesen Stammbaum überein. Geringfügige Abweichungen, wie das Fehlen der Bezeichnung 'müfti' u.ä., werden nicht eigens vermerkt.
<sup>2</sup> K 4 verzeichnet die Nachkommenschaft des Behäyī Mehmed:

Ümmetulläh Hanım Sa'düddin 'Abdül'azız 'Abdurrahmān

S. dazu auch den Stammbaum (32.) B.

#### Stammbaum zu Şeyhü L-İslām Mevlānā BEHÄYÏ MEHMED EFENDI 1

(32.)

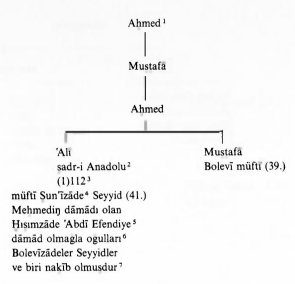


Dieser zweite Stammbaum zum 32. Scheichülislam kommt verhältnismäßig selten vor. Unter den Textzeugen, von denen eine Kopie vorliegt, weisen nur K 2, P 1, W 2 ihn auf. Die hier wiedergegebene Skizze richtet sich nach K 2.
W 2: Ümmetulläh Hatun. Dazu in P 1 die Notiz: 'Ahmed b. Mehmed Fenäri b. Mehmed b. Mustafä b. el-müfti Ebū s-Su'ūdun hilyesidir'. Zu diesem Verwandtschaftsverhältnis s. den Stammbaum zum 14. Scheichülislam, wo der Sohn der Ümmetulläh und des Ahmed mit 'Yahyä müderis' bezeichnet ist. müderris' bezeichnet ist.

3 W 2: Sa'düddīn.

#### STAMMBAUM ZU ŞEYHÜ L-İSLĀM MEVLĀNĀ Bolevi Mustafā Efendi

(39.)



S 1, P 1, W 2, K 4 om. das erste Glied der Ahnenreihe.
 S 1 om. die Amtsbezeichnung. P 1, K 4, W 2: 'sadr-i Anadoludan ma'zūl'. K 2: 'sadr-i Anadoludan ma'zūlen fevt'.

B om. Jahreszahl.
 W 2: 'müftīzāde Seyyid Mehmedin'.
 Namensform in S 1, P 1: Hısımzāde 'Abdülbākī Efendiye; K 2: Hısımzādeye; B: Hısımzāde Abdullāh Efendiye.

K 2, P 1, S 1: iki ogulları; W 2: iki evlādı.

K 4 om. die ganze Notiz.

#### Stammbaum zu Şeyhü l-İslâm Mevlânā Brūsali MEHMED EFENDI ESTRT

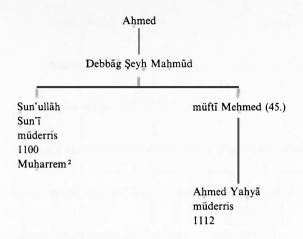
(40.)

Abdülhalim Mușțafă Mehmed Esīrī<sup>4</sup> (40.) șadr-i Rum

Kogacı Dede Cāmi'i muķābilinde<sup>2</sup> kendi medresesinde medfündur3

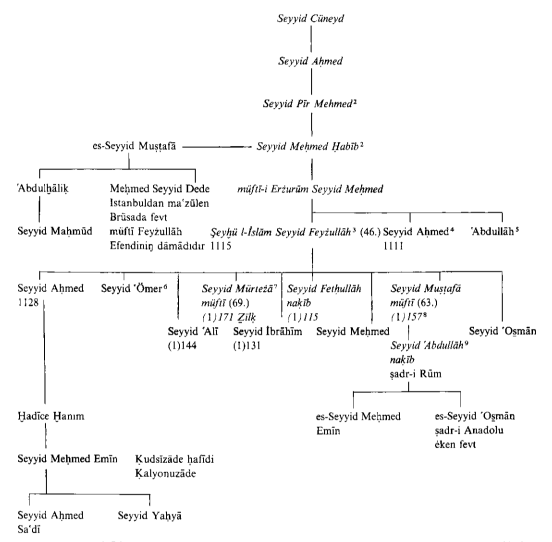
S I, P I, K 2, K 4, W 2 statt 'şadr-i Rüm': 'käzï'asker'. S I, P I, W 2, K 4 add. Jahreszahl: 1098.
 S I, P I statt 'Kogacı Dede Cāmi'i mukâbilinde': 'Kogacı Dede Medresesinin kapısı karşısında'; K 2: Kogacı Dede Cāmi'i kapısı mukâbilinde'.
 W 2, K 4 om. ganze Notiz.
 K 4 add. Jahreszahl: 1092.

#### Stammbaum zu Şeyhü l-İslām Mevlāna Mehmed Efendi Debbāgzāde<sup>1</sup>



Stammbaum übereinstimmend in P 2, P 1, K 2, B. W 2, K 4, S 1 om. Stammbaum. B om.

#### Stammbaum zu Şeyhü L-İslām Mevlānā es-Seyyid FEYZULLÄH EFENDI<sup>1</sup>



- <sup>1</sup> Diese Skizze ist kombiniert aus den Stammbäumen in P2 (kursive Namen), P1 (schlecht leserlich) und W 2 (ohne Jahreszahlen). K 4 und B weisen keine Stammbäume auf. Ergänzungen aus S I (Kopie schlecht leserlich) sind in die Fußnoten aufgenommen worden. Der Stammbaum in K 2 zeigt nur die direkte Linie von Seyyid Cüneyd bis Seyyid Feyzulläh und dessen neun Söhnen.
- <sup>2</sup> K 2 vertauscht Seyyid Pīr Meḥmed und Seyyid Meḥmed Ḥabīb, so daß letzterer als Vater des ersteren erscheint.
  - <sup>3</sup> W 2 om. Datum der Amtserhebung: 1115.
  - <sup>4</sup> S 1 erwähnt einen Sohn des Seyyid Ahmed: Seyyid Ömer, (1)131.

  - S I add. Jahreszahl: (1)112.
    S I add. Jahreszahl: 1128.
    W 2 om. den Seyyid Mürtazā.
- § S 1 zeigt die Jahreszahl: 1158 das Todesjahr des Seyyid Mustafa (damals im Amt). In der Kopie von P 1 ist die Zahl unleserlich.

   (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111) (1111)
  - S 1 om. die Nachkommen des Seyyid 'Abdullāh.

### Stammbaum zu Şeyhü l-İslām Mevlānā Feyżullāh Efendi Ebū Saʿīdzāde $^{1}$





<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Skizze nach B, da in P1 und W2 Mehmed und 'Abdül'azīz zu Sohn und Enkel von Hasancān gemacht sind und sich dadurch eine falsche genealogische Abfolge ergibt. K 2 und P2 om. den Stammbaum. (S. auch den Stammbaum (24.) A.) Ergänzungen aus den Stammbäumen in S1 und K 4 erscheinen in den Fußnoten

in S I und K 4 erscheinen in den Fußnoten.

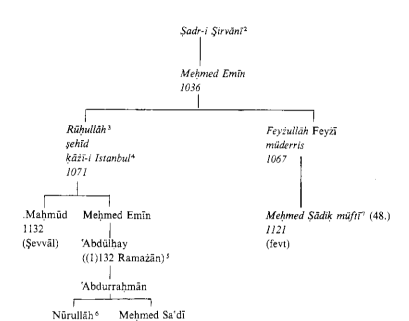
<sup>2</sup> S I, K 4 add. einen vierten Sohn Sälih mit seinen Nachkommen zu den drei Söhnen 'Abdül'azīz, Es'ad und Mehmed (Çelebi); zu Sälih und seinen Nachkommen s. den Stammbaum (24.) A.

<sup>(24.)</sup> A.

<sup>3</sup> S I, K 4 erwähnen neben Mehmed Behāyī noch zwei weitere Söhne des 'Abdül'azīz mit ihren Nachkommen: Abmed und Yahyā (s. Stammbaum (24.) A).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> S I, K 4 erwähnen neben Nu'man Na'im noch zwei weitere Söhne des Ahmed: Ḥamdī und Meḥmed Reṣīd (s. Stammbaum (24.) A).

#### STAMMBAUM ZU ŞEYHÜ L-İSLÂM MEVLÂNĀ MEHMED SĀDIK 1



¹ Skizze nach P 2 (kursive Namen), ergänzt durch Stammbäume in P 1, W 2, K 2, B (ohne Jahreszahlen bis auf die zu Mahmūd und Mehmed Şādik müftī). Datierungen in Klammern nach

S1. K 4 weist keine Jahreszahlen auf.

2 Namensform so nur in P2; K 2: Şadrüddīn Şirvānī(!); übrige Textzeugen, von denen Kopien vorliegen: Şadrüddīn.

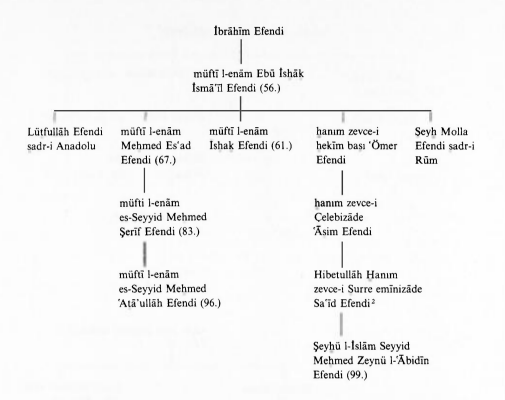
3 Nur in S1 P2 K 2 Sohn von Mehmed Emīn Andere Textzeugen: Bruder von Mehmed.

Nur in S1, P2, K2 Sohn von Mehmed Emin. Andere Textzeugen: Bruder von Mehmed

von Feyzullah Feyzi müderris unter gleichzeitiger Auslassung des Namens: Mehmed Şādiķ müftī.

#### Stammbaum zu Şeyhü l-İslam Mevlanā Ebu Ishāk Kara İsmā'īl Efendi 1

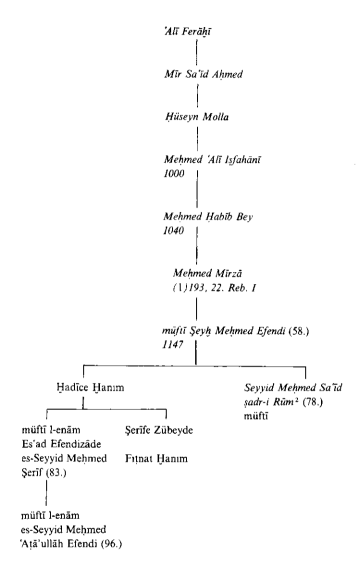
(56.)



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Unter den Textzeugen, von denen Kopien vorliegen, enthalten nur P 1 und B diesen Stammbaum, der zudem nicht Mustakimzädes Werk sein kann, da er Scheichülislame bis zum 99. Scheichülislam (1815-1818 im Amt) aufführt. Skizze nach P 1.
<sup>2</sup> Namensform in B: 'hanım zevce-i Surre eminizade'.

#### Stammbaum zu Şeyhü l-İslām Mevlānā Şeyh Mehmed EFENDI MĪRZĀZĀDE<sup>1</sup>

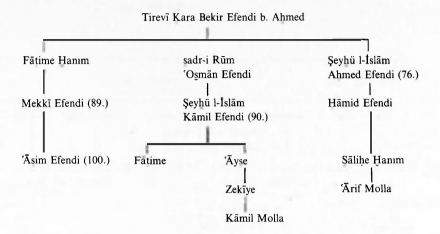
(58.)



Skizze kombiniert aus den Stammbäumen in P2 und K2 (kursive Namen) und B. P1 verläuft wie B, doch fehlen sämtliche Frauennamen. W2, S1, K4 om. den Stammbaum. S. auch den Stammbaum zum 56. Scheichülislam!
 Diese Amtsbezeichnung findet sich nur in P2! Die anderen Textzeugen zeigen 'müftī'. Aus dieser Variante läßt sich eine Datierung des Stammbaumes in P2 herleiten: der spätere 78. Scheichülislam Seyyid Mehmed Sa'īd (1183/1770-1187/1774 im Amt) war zum ersten Mal sadr-i Rum von 1173/1759-60 bis 1174/1760-61. Zum zweiten Mal besaß er das Amt von 1177/1763-64 bis 1178/1764-65. Damit dürfte die Entstehung des Stammbaumes in die fünf Jahre zwischen 1173 und 1178 zu datieren sein und 1178 zu datieren sein.

# Stammbaum zu Şeyhü l-İslām Mevlānā Ebū Bekir Efendizāde Ahmed Efendi<sup>1</sup>

(76.)



Dieser Stammbaum ist vielleicht nicht mehr Mustakimzādes Werk, da Şeyhü 1-Islām Mehmed Kāmil Efendis (90., 1202/1788 bis 1203/1789 im Amte) Nachkommenschaft zeitlich schon etwas spät liegt. Mustakimzāde starb am 22. Juli 1788.

bint bint

Osmān Bey

el-müderris

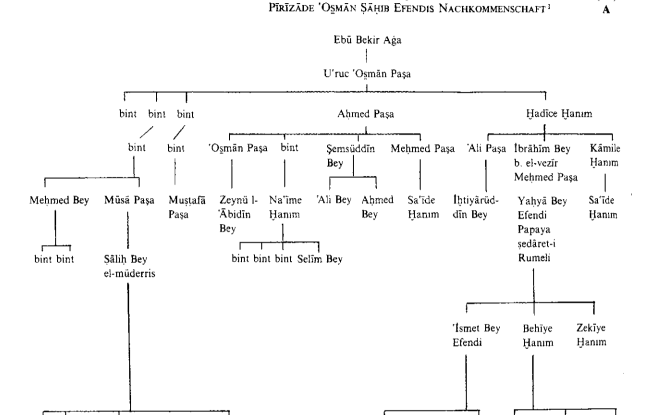
Abdurrahman Bey

emīn-i

darbhāne

'Āṭif Bey el-müderris STAMMBAUM ZU ŞEYHÜ L-İSLÂM MEVLÂNÂ

(77.)



Yahyā Tevfīķ

Ahmed

Hüseyn Hüsnī

Besīm

Mehmed

Sāhib

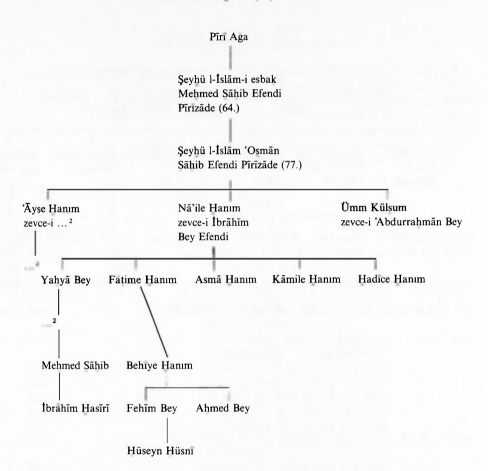
İbrāhim Hasirī

Mehmed

Fehīm r

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der in der vierten Generation genannte İbrāhīm Bey heiratete die Tochter des 77. Scheichülislam (s. Stammbaum (77.) B).

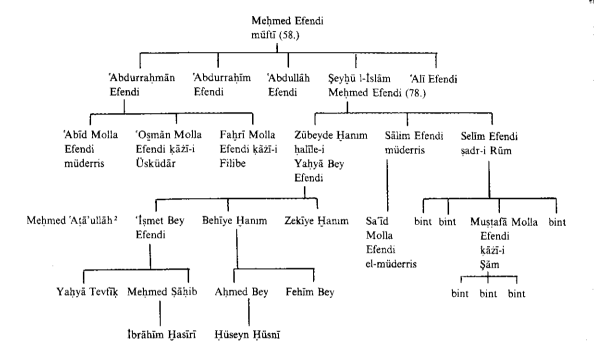
### Stammbaum zu Şeyhü L-İslām Mevlānā PĪRĪZĀDE 'OSMĀN SĀHIB EFENDI1



Dieser Stammbaum ist selten. Unter den in Kopie vorliegenden Textzeugen weist ihn nur B auf. Er stammt wahrscheinlich nicht mehr aus der Feder des Mustakimzāde; vgl. die verhältnismäßig späte Amtszeit des 77. Scheichülislam: 1768-1770.
 Die Namen sind einer nachträglichen Beschneidung des Blattes zum Opfer gefallen.

#### Stammbaum zu Şeyhü l-İslām Mevlānā Mīrzāzāde es-Seyyid Mehmed Sa'īd Efendi<sup>1</sup>

(78.)



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. auch den Stammbaum zum 58. und zum 77. Scheichülislam.

Ohne Verbindungslinie eingetragen. Nach der Lebenszeit der hier vertretenen Personen kann dieser Stammbaum nicht das Werk des Mustaķīmzāde sein.

#### LITERATURVERZEICHNIS

# QUELLEN UND LITERATUR

Vorbemerkung: Für die benützten Handschriften des Werkes Devhatü l-Meşāyih s. das Verzeichnis der Handschriften (pp. 93-143). Handschriften, die für die Biographien der Autoren Mustakīmzāde, Münīb, Süleymān Fā'ik und Mektūbīzāde zu Rate gezogen wurden, sind in den Listen Eigene Werke und Biographische Angaben (jeweils der Vita des Autors vorangestellt) verzeichnet. Darüberhinaus konsultierte handschriftliche und gedruckte Quellenwerke sind im folgenden aufgeführt.

#### A. QUELLEN

1. Handschriften

#### Tekmīletü s-sakāyik fī hakk ehlü l-hakāyik. Hs. Istan-'İSMET B. 'OSMĀN: bul, Üniversite Ktph. TY No. 9290. Mustakīmzāde, Süleymān Menāķib-i Melāmīye-i Şuttārīye-i Bayrāmīye. Hs. Istanbul, Millet Ktph., Ali Emîri, şer'iye No. 1051. Sa'düddîn: Hulāşatü l-hedīye. Hs. Istanbul, Millet Ktph., Ali ders Emîri, şer'iye No. 1082. Mecmū'a. Hs. Istanbul, Süleymaniye Ktph., Esat ders.: Efendi No. 1426. ders.: Mecmū'a. Hs. Esat Efendi No. 1684. ders.: Mecmū'a. Hs. Esat Efendi No. 1716. Mecmū'a. Hs. Esat Efendi No. 2780. ders.: ders.: Mecmū'a. Hs. Esat Efendi No. 3182. ders.: Mecmū'a. Hs. Esat Efendi No. 3397. ders.: Mecmū'a. Hs. Istanbul, Süleymaniye Ktph., Pertev Pasa No. 611. ders.: Mecmū'a. Hs. Pertev Paşa No. 614. ders.: Mecmū'a. Hs. Pertev Paşa No. 625. ders.: Mecmū'a. Hs. Pertev Paşa No. 714. ders.: Mecmū'a. Hs. Istanbul, Süleymaniye Ktph., Fatih No. 5451. ders.: Mecmū'a. Hs. Süleymaniye Ktph., Yazma Bağışlar No. 5451. ders.: Mecmū'a. Hs. Istanbul, Topkapı Sarayı Müzesi Ktph., Yeniler No. 725 (früher 4404). Diese Sammelbände enthalten die Mehrzahl der kleineren Schriften des Mustakimzāde. Mehrere Traktate sind wiederholt vertreten.

SÜLEYMĀN FĀ'IK:

Mecmū'a. Hss. Istanbul, Üniversite Ktph., TY Nos. 3472 und 9577.

Şeyhi, Mehmed:

Veķā'i'ü l-fużalā. Hs. Wien, Österreichische

Nationalbibliothek, H.O. No. 126 und 127.

2. Drucke

Ayvānsarāyī, Hāfiz Hüseyin: Ayvânsarâyî, Hâfiz Hüseyin:

Vefeyât-ı selâtîn ve meşâhîr-i ricâl. Hrsg. von Fahri

C. DERIN, Istanbul 1978.

Caussin de Perceval, A.P.:

Précis historique de la destruction du corps des janissaires par le Sultan Mahmoud, en 1826. Traduit du

Hadīkatü l-cevāmi'. Bd. 1-2. Istanbul 1281/1865.

turc par ... Paris 1833. Ceşmî-zâde tarihi. Hrsg. von B. KÜTÜKOĞLU. Istan-

CESMĪZĀDE, Mustafā Resid:

bul 1959.

CEVDET, Ahmed: DALLAWAY, James: Tārīh. Bd. 1-12, 2, Aufl. Istanbul 1309/1891-92, Constantinople ancient and modern, with excursions

to the shores and islands of the Archipelago and to the Troad. London 1797.

ETON. W.:

FATÍN, Da'ūd:

A survey of the Turkish Empire. 2. Aufl., Nachdruck

der Ausgabe London 1799. Westmead 1972. Tezkire-i hātimetü l-eş'ār. Istanbul 1271/1855.

Habîb: HĀCCĪ HALĪFA/KĀTIB ÇELEBI: Hatt u hattatān. Istanbul 1305/1887-88. Takvīmü t-tevārih. Istanbul 1146/1733. Ziyāret-i evliyā. Istanbul 1325/1907.

Нігмі, Ahmed: Incicyan, Ğ.:

XVIII. asırda Istanbul. Übers. von Hrand D.

MECDĪ, Mehmed:

Andreasyan. 2. Aufl. Istanbul 1976.

MEHMED ES'AD: ders.:

Tercüme-i Şaķā'iķ-i nu'mānīya. Istanbul 1269/1852. Üss-i zafer. 2. Aufl. Istanbul 1293/1876.

Teşrīfāt-i kadīme. Nachdruck der Ausgabe Istanbul

AL-MURĀDĪ, Abū l-Fadl:

o.J. [1287/1870-71]. Istanbul 1979. Silk ad-durar fī a'yān al-qarn at-tānī 'ašar. Teil 1-4,

Nachdruck der Ausgabe Bulaq 1291-1301/1874-84.

MOURADJEA D'OHSSON, Ignace de:

Bagdad o.J. Tableau général de l'Empire othoman, Bd. 1-4. Paris 1788-91; Bd. 5-7, hrsg. von M.C. D'OHSSON, Paris

Mustaķīmzāde, Süleymān Sa'düddīn: TH

1824.Tuhfe-i hattātīn. Hrsg. von İbnülemīn Mahmūd KEMĀL (ÎNAL). Istanbul 1347/1928.

'Osmānzāde Ahmed Tā'ib

Hadīķatü l-vüzerā. Istanbul 1271/1854-55.

und Fortsetzer: Resmī, Ahmed - Süleymān Fā'ik:

Sefinetü r-rü'esā. Istanbul 1269/1852-53. Devhatü l-meşāyih ma' zeyl. o.O. o.J.

RIF'AT, Ahmed:

Mür'i't-tevârih. Bd. I und II.A. Hrsg. von M. Münir

Sem'dânî-zâde Findiklili:

AKTEPE. Istanbul 1976-78.

SLADE, Adolphus:

Records of travels in Turkey, Greece and of a cruise in the Black Sea, with the Capitan Pasha, in the years 1829, 1830, and 1831. Bd. 1-2. London 1833.

SUYOLCUZADE, Mehmed Necib: Devha-tül-küttab. Hrsg. von Kilisli Muallim RIFAT.

Istanbul 1942.

Ţašköprüzāde, Aḥmed: aš-Šaqā'iq an-nu'mānīya fī 'ulamā' ad-daula al-'utmā-

nīya. Beirut 1395/1975.

TAŠKÖPRÜZÂDE: Eš-Šaqâ'iq en-no'mânijje von ... enthaltend die Biogra-

phien der türkischen und im osmanischen Reiche wirkenden Gelehrten, Derwisch-Scheih's und Ärzte von der Regierung Sultân 'Otmân's bis zu der Sülaimân's des Grossen. Mit Zusaetzen, Verbesserungen und Anmerkungen aus dem Arabischen uebersetzt von

O. RESCHER. Konstantinopel-Galata 1927.

Tasköprülüzâde Ahmed

EFENDI

Mevzuar'ül ulûm (İlimler ansiklopedisi). Ins Türkische übertragen von Mümin ÇEVIK. Bd. 1-2. Istan-

bul 1975.

TODERINI, Giambatista: Litteratur der Türken. Aus dem Italiänischen des

Herrn Abbé Toderini. Mit Zusätzen und Anmerkungen von Philipp Wilhelm Gottlieb Hausleutner.

1. und 2. Theil. Königsberg 1790.

Vâsif Efendi, Ahmed: Mehâsinü'l-âsâr ve hakâikü'l-ahbâr. Hrsg. von Mücteba

İLGÜREL. İstanbul 1978.

WHITE, Charles: Three years in Constantinople; or, Domestic manners

of the Turks in 1844. Bd. 2. London 1845.

#### B. LITERATUR

ABU-MANNEH, Butrus: The Naqshbandiyya-Mujaddidiyya in the Ottoman lands in the early 19th century. In: Die Welt des Islams 22 (1982), pp. 1-36.

ADNAN-ADIVAR, Abdülhak: Osmanlı Türklerinde ilim. 3. Aufl. İstanbul 1970.

ALDERSON, A.D.: The structure of the Ottoman dynasty. Oxford 1956.

ALGAR, Hamid: The Naqshbandi Order: a preliminary survey of its history and significance. In: Studia Islamica 44 (1976), pp. 123-152.

(ALTINAY,) Ahmed Refiķ: 'Osmānlı Şeyhülislāmları. In: 'İlmiye Sālnāmesi, pp. 322-641

ALTUNSU, Abdülkadir: Osmanlı Şeyhülislâmları. Ankara 1972.

Andrews, Walter G., Jr.: An introduction to Ottoman poetry. Minneapolis-Chicago 1976.

ATAY, Hüseyin: Osmanlılarda yüksek din eğitimi. Medrese programları. İcazetnâmcler. İslahat hareketleri. İstanbul 1983.

ATAY, Hüseyin: Medreselerin ıslahatı. In: İlâhiyat Fakültesi Dergisi 25 (1981), pp. 1-43.

ATAY, Hüseyin: Fatih-Süleymaniye medreseleri ders programları ve icazetnâmeler. In: Vakıflar Dergisi 13 (1981), pp. 171-235.

ATAY, Hüseyin: Medreselerin gerilemesi. In: İlâhiyat Fakültesi Dergisi 24 (1981), pp. 15-56.

AUMER, Joseph: Türkische Handschriften. In: Verzeichniss der Orientalischen Handschriften der K. Hof- und Staatsbibliothek in München mit Ausschluss der Hebraeischen, arabischen und persischen. Unveränderter Nachdruck der Ausgabe München 1875. Wiesbaden 1970, pp. 1-96. BABINGER, Franz: Stambuler Buchwesen im 18. Jahrhundert. Leipzig 1919.

Babinger, Franz: Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke. Leipzig 1927.

BALTACI, Câhid: XV-XVI. asırlar Osmanlı medreseleri. Teşkilât, tarih. İstanbul 1976.

Barnes, John Robert: An introduction to religious foundations in the Ottoman Empire. Leiden 1986.

BAYRAK, M. Orhan: Istanbul'da gömülü meşhur adamlar (1453-1978). Istanbul 1979. BEN ACHOUR, Mohamed el-Aziz: Les Ulama à Tunis aux XVIIIe et XIXe siècles. Thèse de doctorat de 3ème cycle (Histoire). Paris 1977.

BERKES, Niyazi: The development of secularism in Turkey. Montreal 1964.

Bilge, Mustafa: İlk Osmanlı medreseleri. İstanbul 1984.

BINION, Rudolph: Introduction à la psychohistoire. Paris 1982.

BLOCHET, E.: Bibliothèque Nationale. Catalogue des manuscrits turcs. Bd. I-II. Paris 1932-33.

BROCKELMANN, Carl: Geschichte der arabischen Litteratur. 2. Aufl. Bd. I-II. Leiden 1946-59; Suppl. Bd. I-III. Leiden 1937-42.

Brown, John P.: The darvishes or Oriental spiritualism. Ed. with an introduction and notes by H. A. Rose. London 1868, Nachdruck: London 1968.

Brūsali Mehmed Ţāhir: 'Osmānlı mü'ellifleri. Bd. 1-4. Istanbul 1333-46/1914-28.

BULLIET, Richard W.: The Shaikh al-Islam and the evolution of Islamic society. In: Studia Islamica 35 (1972), pp. 53-67.

Bursali Mehmed Tahir Efendi (Bey): Osmanlı müellifleri. Bd. 1: Hrsg. von A. Fikri Yavuz - İsmail Özen. Istanbul [1971]; Bd. 2: o. Hrsg. Istanbul 1972; Bd. 3: Hrsg. von İsmail Özen. Istanbul 1975.

ÇAĞATAY, Neşet: İslam hukukunun ana hatları ve Osmanlıların bunun bazı kurallarını değişik uygulamaları. In: Belleten 51 (1987), pp. 625-636.

The Cambridge History of Islam. P. M. HOLT - Ann K. S. LAMBTON - Bernard Lewis (eds.). Vol. I-II. Cambridge 1970.

CHAMBERS, Richard L.: The Ottoman Ulema and the Tanzimat. In: Scholars, saints, and sufis, pp. 33-46.

Cour, A.: 'Shaikh'. In: EI Erg. Bd., pp. 220-221.

AD-DĀĢISTĀNĪ, 'Alī Ḥilmī: Fihrist al-kutub at-turkīya al-maugūda fī l-kutubhāna alhidīwīya. Kairo 1306/1888-89.

Danişmend, İsmail Hami: İzahlı Osmanlı tarihi kronolojisi. Bd. 1-4 und Bd. 5: Osmanlı devlet erkânı. İstanbul 1970.

EI s. Enzyklopaedie des Islam.

EI2 s. The Encyclopaedia of Islam.

ELKER, Salâhaddin: Kitâbelerde (ebced) hesabının rolü. In: Vakıflar Dergisi 3 (1956), pp. 17-25.

EMECEN, Feridun M.: "Târih-i Lebîbâ"ya dâir. In: Tarih Dergisi 33 (1980-1981), pp. 237-254.

Emīn Bey Efendi: Tărīhçe-i tarīk-i tedrīs. In: 'İlmīye Sālnāmesi, pp. 642-652.

Emīrī, 'Alī: Meşīḥat-i İslāmīye tārīhçesi. In: 'İlmīye Sālnāmesi, pp. 304-320.

The Encyclopaedia of Islam. New edition. Leiden-London 1960 ff.

Encyclopédie de l'Islam. Nouvelle édition. Leyde-Paris 1960 ff.

Enzyklopaedie des Islam. Bd. I-IV u. Erg.Bd. Leiden 1913-38.

ERGIN, Osman: Türkive maarif tarihi. Bd. 1-2. Istanbul 1977.

Ergun, Sadeddin Nüzhet: Türk musiki antolojisi. Dinî eserler. Bd. I-II. Istanbul 1942-43.

ERK, Hasan Basri: Meşhur Türk hukukcuları. Adana o.J.

Ersoy, Osman: XVIII. ve XIX. yüzyıllarda Türkiye'de kâğıt. Ankara 1963.

ERTAN, Veli: Tarihte meşihat makamı ve ilmiye sınıfı. Konya 1965.

ERTAN, Veli: Meshur Seyhülislamlar. Istanbul 1969.

FARAH, Caesar E.: The Dhayl in medieval Arabic history. New Haven (Conn.) 1967.

FERRARD, Christopher: The development of an Ottoman rhetoric up to 1882. In: Osmanlı Araştırmaları 3 (1982), pp. 165-188; 4 (1984), pp. 19-34.

FINDLEY, Carter V.: The legacy of tradition to reform: Origins of the Ottoman Foreign Ministry. In: *International Journal of Middle East Studies* 1 (1979), pp. 334-357.

FLEMMING, Barbara: Türkische Handschriften. Teil 1. Wiesbaden 1968.

Fluegel, Gustav: Lexicon bibliographicum et encyclopaedicum a Mustafa ben Abdallah Katib Jelebi dicto et nomine Haji Khalfa celebrato compositum. Bd. I-VII. Leipzig 1835-58.

FLÜGEL, Gustav: Die arabischen, persischen und türkischen Handschriften der k.-k. Hofbibliothek zu Wien. Bd. 1-3. Wien 1865-67.

FÜGEN, Hans Norbert: Die Hauptrichtungen der Literatursoziologie und ihre Methoden. Ein Beitrag zur literatursoziologischen Theorie. 5. Aufl. Bonn 1971.

GAL s. Brockelmann, Carl: Geschichte der arabischen Litteratur.

GAS s. SEZGIN, Fuat: Geschichte des arabischen Schrifttums.

GIBB, E.J.W.: A history of Ottoman poetry. Ed. by Edward G. Browne (Bd. II-VI). Bd. I-VI. London 1900-07, 1963.

GIBB, H.A.R. - BOWEN, Harold: Islamic society and the West. Bd. 1, Teil 1-2. London-New York-Toronto 1950-57.

Gibb, Sir Hamilton: Islamic biographical literature. In: Historians of the Middle East, pp. 54-58.

GÖKBILGIN, M. Tayyib: 'Hekīm-Bashi'. In: EI2 III, pp. 339-340.

GÖKBİLGİN, M. Tayyib: 'Ulema'. In: 1A 13, pp. 23-26.

[GÖLPINARLI,] Abdülbâki: Melâmîlik ve melâmîler. İstanbul 1931.

Götz, Manfred: Türkische Handschriften. Teil 2. Wiesbaden 1968; Teil 4. Wiesbaden 1979.

Gövsa, İbrahim Alâettin: Türk meşhurları ansiklopedisi. [Istanbul, um 1938.]

GOR's. HAMMER, Joseph von: Geschichte des Osmanischen Reiches.

GOW's. Babinger, Franz: Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke.

GRUIS, Albert: Codicology or the archaeology of the book? A false dilemma. In: *Quaerendo* 2 (1972), pp. 87-108.

GÜNDÜZ, İrfan: Osmanlılarda devlet-tekke münasebetleri. İstanbul 1984.

HAMMER, Joseph von: Geschichte des Osmanischen Reiches. Bd. 1-10. Nachdruck der Ausgabe Pest 1827-35. Graz 1963.

Hammer, Joseph von: Des Osmanischen Reichs Staatsverfassung und Staatsverwaltung. Theyl 1-2. Nachdruck der Ausgabe Wien 1815. Hildesheim 1963.

Hammer-Purgstall [!]: Geschichte der osmanischen Dichtkunst bis auf unsere Zeit. Bd. 1-4. Pest 1836-38.

HASLUCK, F.W.: Christianity and Islam under the Sultans. Ed. by Margaret M. HASLUCK. Bd. 1-2. Nachdruck der Ausgabe 1929. New York 1973.

HEFFENING: 'Ṭabakat'. In: EI Erg.Bd., p. 230.

HEYD, Uriel: The Ottoman 'Ulemā and westernization in the time of Selīm III and Maḥmūd II. In: Scripta Hierosolymitana 9 (1961), pp. 63-96.

HEYD, Uriel: Some aspects of the Ottoman fetvå. In: Bulletin of the School of Oriental and African Studies 32 (1969), pp. 35-56.

HEYD, Uriel: 'Bāb-i Hümāyun'. In: EI2 I, pp. 836-837.

HEYD, Uriel - KURAN, E.: 'Ilmiyye'. In: EI2 III, pp. 1152-1154.

Historians of the Middle East. Ed. by Bernard Lewis - P. M. Holt. London 1962.

A history of Muslim philosophy. Ed. by M. M. Sharif. Bd. I-II. Wiesbaden 1966.

HODGESON, Marshall G.S.: The venture of Islam. Conscience and history in a world civilization. Vol. 1-3. Chicago-London 1974.

HOP's. GIBB, E.J.W.: A history of Ottoman poetry.

HOURANI, Albert: Introduction to Part III: Aspects of Islamic culture. In: Studies in eigheenth century Islamic history, pp. 253-276.

İA s. İslâm Ansiklopedisi.

'İlmiye Salnamesi. İstanbul 1334/1916.

İNAL, İbnülemin Mahmud Kemal: Son asır Türk şairleri. Bd. 1-3. Istanbul 1969-70.

(ÎNAL,) Îbnû l-Emîn Maḥmūd Kemāl: Arpalık. In: Türk Tārīh Encümeni Mecmū'ası 16 (1926), pp. 276-283.

ÎNAL, Îbnülemin Mahmud Kemal: Tārīḥçe-i tarīk-i tedrīs. In: İlmīye Sālnāmesi, pp. 642-652.

İNAL, İbnülemin Mahmud Kemal: Son hattatlar. İkinci basılış. İstanbul 1970.

İNALCIK, Halil: The Ottoman Empire. The classical age 1300-1600. London 1973.

İNALCIK, Halil: Centralization and decentralization in Ottoman administration. In: Studies in eighteenth century Islamic history, pp. 27-52.

IORGA, N.: Geschichte des Osmanischen Reiches. Bd. 1-5. Gotha 1908-13.

İpşirli, Mehmet: Anadolu kadıaskeri Sinan efendi hakkında yapılan tahkikat ve bunun İlmiye teşkilâtı bakımından önemi. In: İslam Tetkikleri Dergisi 8 (1984), pp. 205-218.

İpşirli, Mehmet: Osmanlı İlmiye teşkilâtında mülâzemet sisteminin önemi ve Rumeli kadıaskeri Mehmed Efendi zamanına ait mülâzemet kayıtları. İn: Güney-Doğu Avrupa Araştırmaları 10-11 (1983), pp. 221-231.

İpşirli, Mehmet: Şeyhülislâm Sun'ullah efendi. In: Tarih Enstitüsü Dergisi 13 (1983-1987), pp. 209-256.

IRIGOIN, Jean: Règles et recommendations pour les éditions critiques (serie grecque).

Paris 1972.

İslâm Ansiklopedisi. Bd. 1-13. Istanbul 1939-86.

İstanbul kütüphaneleri tarih-coğrafya yazmaları kataloğları. İstanbul 1943 ff.

ITZKOWITZ, N.: Eighteenth century Ottoman realities. In: Studia Islamica 16 (1962), pp. 73-94.

ITZKOWITZ, Norman - SHINDER, Joel: The office of Şeyh ül-Islâm and the Tanzimat - A prosopographic enquiry. In: Middle Eastern Studies 8,1 (1972), pp. 93-101.

ITZKOWITZ, Norman: Men and ideas in the eighteenth century Ottoman Empire. In: Studies in eighteenth century Islamic history, pp. 15-26.

JARAUSCH, Konrad (Hrsg.): Quantifizierung in der Geschichtswissenschaft. Düsseldorf 1976

JOMIER, Jacques: Un aspect de l'activité d'al-Azhar du XVIIe aux débuts du XIXe siècle: Les 'aqa'id ou professions de foi. In: Colloque International 1969, pp. 243-252.

JONG, F. de: 'Khalwatiyya'. In: EI2 IV (franz. Ed.), pp. 1023-1026.

KAIDU, Ekrem: Die Institution des Scheyh-ül-Islamat. Phil. Diss. Erlangen-Nürnberg 1971.

KÁLDY-NAGY Gy.: 'Ķādī'. In: EI2 IV, p. 375.

KALDY-NAGY Gy.: 'Ķādī Askar'. In: EI<sup>2</sup> IV, pp. 375-376. KARAHAN, Abdülkadir: 'Tezkire'. In: IA 12, 1, pp. 226-230.

KARAL, Enver Ziya: Osmanlı tarihi. V. cilt: Nizam-i Cedit ve Tanzimat devirleri (1789-1856). 3. baskı. Ankara 1970.

KARATAY, Fehmi Edhem: Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Türkçe yazmalar kataloğu. Bd. 1-2. Istanbul 1961.

Kellner-Heinkele, Barbara: Osmanische Biographiensammlungen. In: Anatolica 6 (1977-78), pp. 171-194.

KELLNER-HEINKELE, Barbara: Aus dem osmanischen Musik- und Theaterleben. In: Studien zur Geschichte und Kultur des Vorderen Orients. Hrsg. Hans R. ROEMER - Albrecht NOTH. Leiden 1981, pp. 181-196.

Kellner-Heinkele, Barbara: 'Abd al-Ġanī an-Nābulusī and his Turkish disciples. In: Revue d'histoire maghrébine 59-60 (1990), pp. 107-112.

Kellner-Heinkele, Barbara: The transmission history of a text of joint authorship. In: Manuscripts of the Middle East 3 (1988), pp. 45-53.

KELLNER-HEINKELE, Barbara: "Müstakīm-zāde". In: EI2 VII, pp. 724-725.

Kissling, Hans Joachim: Aus der Geschichte des Chalvetijje-Ordens. In: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 103, N.F. 28 (1953), pp. 233-289.

Kissling, Hans Joachim: Die soziologische und pädagogische Rolle der Derwischorden im Osmanischen Reich. In: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 103, N.F. 28 (1953), pp. +18+-+28+.

Kissling, Hans Joachim: Zur Geschichte des Derwischordens der Bajrâmijje. In: Südostforschungen 15 (1956), pp. 237-268.

KLEINLOGEL, Alexander: Das Stemmaproblem. In: Philologus 112 (1968), pp. 63-82.

Köprülü, Fuad: Türkler'de halk hikâyeciliğine ait bâzı maddeler. Meddahlar. In: Edebiyat araştırmaları. Ankara 1966, pp. 361-412 [= Türkiyāt Mecmū'ası 1 (1925), pp. 1-45; 2 (1926), pp. 430-434].

Kramers, J. H.: 'Shaikh al-Islām'. In: EI IV, pp. 296-299.

KREISER, Klaus: Medresen und Derwischkonvente in Istanbul: quantitative Aspekte. In: Économies et sociétés dans l'Empire ottoman (fin du XVIIIe - début du XXe siècle). Jean-Louis BACQUÉ-GRAMMONT - Paul DUMONT éd. Paris 1983, pp. 109-127.

KRÜGER, Hilmar: Fetwa und Siyar. Zur internationalrechtlichen Gutachtenpraxis der osmanischen Şeyh ül-Islâm vom 17. bis 19. Jahrhundert unter besonderer Berücksichtigung des "Behcet ül-Fetâvâ". Wiesbaden 1978.

Küçük, Hasan: Tarikatlar. Tasavvuf ve felsefe münasebetleri. Istanbul 1985.

Kut, Günay: İstanbul'daki yazma kütüphaneleri. In: Tarih Dergisi 33 (1980-1981), pp. 341-374.

KUT, Günay - KUT, Turgut: Ayvansarayî Hafiz b. İsmail ve eserleri. In: Tarih Dergisi 33 (1980-1981), pp. 401-439.

Lambton, Ann K.: Persian biographical literature. In: Historians of the Middle East, pp. 141-151.

LEVEND, Agâh Sırrı: Türk edebiyatı tarihi. Bd. 1 [mehr nicht erschienen]. Ankara 1973.

Lewis, Bernard: The emergence of modern Turkey. London 1969.

Lewis, Bernard: 'Bāb-i Mashīkhat'. In: EI2 I, pp. 837-838.

Lewis, Bernard: 'Dīwān-i Humāyūn'. In: EI2 II, pp. 337-339.

Lewis, G. L.: 'Bayrāmiyya'. In: EI2 I, p. 1137.

MAAS, Paul: Textkritik. 4. Aufl. Leipzig 1960.

MAJER, Hans Georg: Vorstudien zur Geschichte der Ilmiye im Osmanischen Reich. I. Zu Uşakîzade, seiner Familie und seinem Zeyl-i Şakayik. München 1978.

MAJER, Hans Georg: Ulema und "kleinere Religionsdiener" in einem Defter der Jahre vor 1683. In: Osmanistische Studien zur Wirtschafts- und Sozialgeschichte. Hrsg. Hans Georg Majer. Wiesbaden 1986, pp. 104-119.

Mandaville, Jon E.: Usurious piety: the cash waqf controversy in the Ottoman Empire. In: International Journal of Middle East Studies 10 (1979), pp. 289-308.

Mantran, Robert: Istanbul dans la seconde moitié du XVIIe siècle. Essai d'histoire institutionelle, économique et sociale. Paris 1962.

Mantran, Robert: Transformation du commerce dans l'Empire ottoman au dixhuitième siècle. In: Studies in eighteenth century Islamic history, pp. 217-235.

MARDIN, Şerif: The genesis of Young Ottoman thought. A study in the modernization of Turkish political ideas. Princeton 1962.

MARGOLIOUTH, D. S.: 'Kādiriyya'. In: EI2 IV, pp. 380-383.

MARSOT, Afaf Lufti al-Sayyid: The political and economic functions of the 'Ulama in the 18th century. In: Journal of the Social and Economic History of the Orient 16 (1973), pp. 130-154.

MARTIN, B.G.: A short history of the Khalwati order of dervishes. In: Scholars, saints, and sufis, pp. 275-305.

MARTINOVITCH, Nicholas N.: Turkish education in the eighteenth century. In: *The Moslem World* 20 (1930), pp. 37-44.

Massignon, Louis: 'Țarīķa'. In: EI IV, pp. 722-727.

MATUZ, Josef: Das Osmanische Reich. Grundlinien seiner Geschichte. Darmstadt 1985.

M.C.B.: 'Mescid. 10. Osmanlı devri medreseleri'. In: İA 8, pp. 71-77.

McDonald, Alexander Hugh: Textual criticism. In: The Oxford classical dictionary. 2. Aufl. Oxford 1970, pp. 1048-1050.

MILLER, A. F.: Mustafa Pascha Bairaktar. Das Osmanische Reich Anfang des XIX. Jahrhunderts. Masch. Schr. Diss. Moskau-Leningrad 1947.

MÜLLER-WIENER, Wolfgang: Bildlexikon zur Topographie Istanbuls. Byzantion-Konstantinupolis-Istanbul bis zum Beginn des 17. Jahrhunderts. Unter Mitarbeit von Renate und Wolf Schiele mit einem Beitrag von Nezih FIRATLI. Tübingen 1977.

OGNZ s. Schlechta-Wssehrd, O.M. von: Die osmanischen Geschichtsschreiber der neueren Zeit.

OLBRICHT, Peter: Die Biographie in China. In: Saeculum 8 (1957), pp. 224-235.

'OM s. Brūsali Mehmed Ṭāhir: 'Osmānlı mü'ellifleri.

Orhonlu, Ç.: 'Khwādjegān-1 Dīvān-1 Humāyūn'. In: El2 IV, pp. 941-942.

ORTAYLI, Ilber: Some observations on the institution of *qadi* in the Ottoman Empire. In: *Bulgarian Historical Review* 10, 1 (1982), pp. 57-68.

Öz, Tahsin: Istanbul camileri. Bd. I-II. Ankara 1962-65.

ÖZKIRIMLI, Atilla: Türk edebiyat ansiklopedisi. 4. Aufl. Bd. 1-5. Istanbul 1987.

ÖZTELLI, Cahit: Oyun tarihimiz için önemli yitik bir eser. In: Türk Dili 26.33.297 (1976), pp. 431-434.

ÖZTUNA, Yılmaz: Türk musikisi ansiklopedisi. 3 Bde. Istanbul 1969-76.

Pakalın, Mehmet Zeki: Osmanlı tarih deyimleri ve terimleri sözlüğü. 2. Aufl. Bd. 1-3. Istanbul 1971-72.

Philologiae Turcicae fundamenta. Bd. II [Literatur]. Wiesbaden 1965.

PIXLEY, Michael M.: The development and role of the Seyhülislam in early Ottoman history. In: Journal of the American Oriental Society 96 (1976), pp. 89-96.

PIXLEY, Michael M.: Süleyman's Şeyhülislam. In: Turkish Studies Association Bulletin 6, 2 (1982), pp. 7-16.

RASHID, Abdur: The treatment of history by Muslim historians in Mughal official biographical works. In: *Historians of India, Pakistan and Ceylon*. Ed. by C. H. PHILIPS. London 1962, pp. 139-151.

REDHOUSE, Sir James W.: A Turkish and English lexicon. Nachdruck der Ausgabe Constantinople 1921. Beirut 1974.

New Redhouse Turkish-English dictionary. Istanbul 1968.

REPP, R.C.: The origins and development of the office of Shaikh al-Islâm in the Ottoman Empire. Unpubliz. Diss. Oxford University. Trinity 1966.

REPP, Richard: Some observations on the development of the Ottoman learned hierarchy. In: Scholars, saints, and sufis, pp. 17-32.

REPP, R.C.: The altered nature and role of the Ulema. In: Studies in eighteenth century Islamic history, pp. 277-287.

REPP, R.C.: The Müfti of Istanbul. A study in the development of the Ottoman learned hierarchy. Oxford 1986.

RITTER, Hellmut: Das Meer der Seele. Leiden 1955.

RITTER, Hellmut: Autographs in Turkish libraries. In: Oriens 6 (1953), pp. 63-90.

ROMEIN, Jan: Die Biographie. Einführung in ihre Geschichte und Problematik. Bern 1948.

ROSENTHAL, Franz: The technique and approach of Muslim scholarship. Rom 1947.

ROSENTHAL, Franz: A history of Muslim historiography. 2. Aufl. Leiden 1968.

RYPKA, Jan: Iranische Literaturgeschichte. Leipzig 1959.

ŞAPOLYO, Enver Behnan: Mezhepler ve tarikatlar tarihi. Istanbul 1964.

SATŞ s. İNAL, İbnülemin Mahmud Kemal: Son asır Türk şairleri.

Schlechta-Wssehrd, Ottokar Freiherr von: Die Revolutionen in Constantinopel in den Jahren 1807 und 1808. Wien 1882.

Schlechta-Wssehrd, O. M. von: Die osmanischen Geschichtsschreiber der neueren Zeit. In: Denkschriften der phil.-hist. Classe der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften 8 (1856), pp. 1-47.

SCHLECHTA WSSEHRD, Frh. Ottocar von: Ausführlicher Bericht über die in Konstantinopel erschienenen Werke. In: Sitzungsberichte der Wiener Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Classe 14 (1854), pp. 74-86.

Scholars, saints, and sufis. Muslim religious institutions in the Middle East since 1500. Ed. by Nikki R. Keddle. Los Angeles-Berkeley 1972.

SCHWARZ, Klaus - WINKELHANE, Gerd: Hoğa- Sa'deddīn, Staatsmann und Gelehrter (gest. 1599) und seine Stiftung aus dem Jahre 1614. Bamberg 1986.

SELLHEIM, Rudolf: Arabische Handschriften. Materialien zur arabischen Literaturgeschichte. Teil I. Wiesbaden 1976; Teil II. Stuttgart 1987.

ŞEMSÜDDĪN SĀMĪ FRAŞERI: Kāmūsu l-a'lām. Bd. 1-6. Istanbul 1891-98.

SEZGIN, Fuat: Geschichte des arabischen Schrifttums. Bd. I: Qur'anwissenschaften, Hadīt, Geschichte, Fiqh, Dogmatik, Mystik bis ca. 430 H. Leiden 1967; Bd. II: Poesie bis ca. 430 H. Leiden 1975.

SHAW, Stanford J.: The established Ottoman army corps under Sultan Selim III (1789-1807). In: Der Islam 40 (1965), pp. 142-184.

- SHAW, S.J.: The origins of Ottoman military reform: The Nizam-i Cedid army of Sultan Selim III. In: *Journal of Modern History* 37 (1965), pp. 291-306.
- SHAW, Stanford J.: Between old and new. The Ottoman Empire under Sultan Selim III. 1789-1807. Cambridge, Mass. 1971.
- SHAW, Stanford J.: History of the Ottoman Empire and Modern Turkey. Bd. 1. Cambridge [etc.] 1976.
- Shaw, Stanford J. Shaw, Ezel Kuran: History of the Ottoman Empire and Modern Turkey. Bd. 2. Cambridge [etc.] 1977.
- SHINDER, Joel: Career line formation in the Ottoman bureaucracy, 1648-1750: A new perspective. In: *Journal of the Economic and Social History of the Orient* 16 (1973), pp. 217-237.
- S'O s. SÜREYYÄ, Mehmed: Sicill-i 'Osmānī.
- SOBOTTA, Hans: Das Amt des Kadi im Osmanischen Reich. Phil. Diss. Münster 1954. SOHRWEIDE, Hanna: Türkische Handschriften. Teil 3. Wiesbaden 1974; Teil 5. Wiesbaden 1981
- Sohrweide, Hanna: Gelehrte Scheiche und sufische 'Ulema im Osmanischen Reich. In: Studien zur Geschichte und Kultur des Vorderen Orients. Hrsg. Hans R. ROEMER Albrecht Noth. Leiden 1981, pp. 375-386.
- Srinivasan, Srinivasa Ayya: Vācaspatimiśras Tattvakaumudī. Ein Beitrag zur Textkritik bei kontaminierter Überlieferung. Hamburg 1967.
- STEINGASS, F.: A comprehensive Persian-English dictionary. 4th impr. London 1957.
- STEWART-ROBINSON, J.: The Tezkere genre in Islam. In: Journal of Near Eastern Studies 23 (1964), pp. 57-65.
- STEWART-ROBINSON, J.: The Ottoman biographies of poets. In: Journal of Near Eastern Studies 24 (1965), pp. 57-74.
- Studies in eighteenth century Islamic history. Ed. by Thomas NAFF Roger OWEN. Carbondale-Edwardsville 1977.
- Storey, C.A.: Persian literature. A bio-bibliographical survey. Vol. I-II. London 1927-58.
- Su, Kâmil: Eski Istanbul kütüphaneleri ve bir istatistik. In: Türk kütüphaneciler derneği bülteni 24 (1975), pp. 205-216.
- SÜREYYÄ, Mehmed: Sicill-i 'Osmānī. Bd. 1-4. Istanbul 1308-15/1890-98.
- TANPINAR, Ahmed Hamdi: XIX. asır Türk edebiyatı tarihi. 4. Aufl. Istanbul 1976.
- Tayşi, Mehmed Serhan: Seyhü'l-İslâm Seyyîd Feyzullâh Efendi ve Feyziyye Medresesi. In: Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi 23 (1983), pp. 9-100.
- TET s. Levend, Agâh Sirri: Türk edebiyatı tarihi.
- Texte und Varianten. Probleme ihrer Edition und Interpretation. Hrsg. von G. MARTENS H. ZELLER. München 1971.
- THOMAS, Lewis A.: A study of Naima. Ed. by Norman ITZKOWITZ. New York 1972.
- Tolasa, Harun: 18. yüzyılda yazılmış bir divan edebiyatı terimleri sözlüğü. Mustakîmzâde'nin İstnlâhîtü'ş-şi'riyye'si. İn: Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Fakültesi Dergisi 2 (1981), pp. 221-229. Fortgesetzt in: Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi 24-25 (1986), pp. 363-380.
- TRIMINGHAM, J. Spencer: The Suft orders in Islam. Oxford 1971.
- Türk dili ve edebiyatı ansiklopedisi. Devirler-isimler-eserler-terimler. Bd. 1-6. Istanbul 1977 ff
- Turkologischer Anzeiger. Hrsg. von Andreas Tietze Georg Hazai. Bd. 1ff. Wien 1975ff.

TTY s. Istanbul kütüphaneleri tarih-coğrafya yazmaları kataloğları.

UĞUR, Ali: The Ottoman 'ulemā in the mid-17th century. An analysis of the Vakā'i'ü'l-Fużalā of Mehmed Şeyhī Ef. Berlin 1986.

UZUNÇARŞILI, İsmail Hakkı: Osmanlı devletinin saray teşkilâtı. Ankara 1945.

UZUNÇARŞILI, İsmail Hakkı: Osmanlı devletinin merkez ve bahriye teşkilâtı. Ankara 1948.

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı: Osmanlı tarihi. 2. Aufl. Bd. I-IV, 2. Ankara 1947-56.

Uzunçarşılı, İsmail Hakkı: Osmanlı devletinin ilmiye teşkilâtı. Ankara 1965.

Vajda, G.: 'Idjāza'. In: EI<sup>2</sup> III, pp. 1020-1021.

Vajda, Georges: Le cursus studiorum d'un savant ottoman du xviii siècle. In: Folia Orientalia 12 (1970), pp. 297-301.

Voges, Wolfgang (Hrsg.): Methoden der Biographie- und Lebenslaufforschung. Opladen 1987.

WALSH, J. R.: 'Dürrīzāde'. In: EI2 II, pp. 629-630.

WALSH, J. R.: 'Fatwā'. In: EI2 II, pp. 866-867.

WALSH, J. R.: 'Fenārīzāde'. In: El2 II, p. 879.

WEHR, Hans: Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart. Unter Mitwirkung von Lorenz Kropfitsch neu bearb. u. erw. 5. Aufl. Wiesbaden 1985.

WENSINCK, A. J.: Concordance et indices de la tradition musulmane. Bd. 1-8. Leiden 1936-88.

Wüstenfeld-Mahler'sche Vergleichungstabellen zur muslimischen und iranischen Zeitrechnung mit Tafeln zur Umrechnung orient-christlicher Ären. Unter Mitarbeit von Joachim Mayr neu bearb. von Bertold Spuler. 3. verb. und erw. Aufl. Wiesbaden 1961.

YEDIYILDIZ, Bahaeddin: Institution du vaqf au XVIIIe siècle en Turquie. Étude sociohistorique. Ankara 1985.

YILMAZ, H. Kâmil: Azîz Mahmûd Hüdâyî ve Celvetiyye tarikatı. İstanbul 1980.

ZÂKÎR ŞÜKRÎ EFENDÎ: Die Istanbuler Derwischkonvente und ihre Scheiche. (Mecmu'a-i tekaya). Nach d. Typoskript von Mehmet Serhan Tayşı hrsg., eingeleitet und mit Indizes versehen von Klaus Kreiser. Freiburg i.Br. 1980.

ZILFI, Madeline C.: The diary of a müderris: A new source for Ottoman biography. In: Journal of Turkish Studies 1 (1977), pp. 157-173.

ZILFI, Madeline C.: Elite circulation in the Ottoman Empire. Great mollas of the eighteenth century. In: Journal of the Economic and Social History of the Orient 26.3 (1983), pp. 318-364.

ZILFI, Madeline C.: The *ilmiye* register and the Ottoman *medrese* system prior to the Tanzimat. In: Contribution à l'histoire économique et sociale de l'Empire ottoman. Jean-Louis BACQUÉ-GRAMMONT - Paul DUMONT ed. Paris-Leuven 1983, pp. 309-327

Zilfi, Madeline C.: The Kadızadelis: Discordant revivalism in seventeenth-century Istanbul. In: *Journal of Near Eastern Studies* 45.4 (1986), pp. 251-269.

ZILFI, Madeline C.: The politics of piety: The Ottoman Ulema in the postclassical age (1600-1800). Minneapolis 1988 (Studies in Middle Eastern History, 8).

ZINKEISEN, Johann Wilhelm: Geschichte des osmanischen Reiches in Europa. 1.-6. Theil. Gotha 1840-59.

AZ-Ziriklī, Ḥair ad-Dīn: al-Alām. Qāmūs tarāğim li-ašhar ar-rigāl wan-nisā' min al-'Arab wal-musta'rabīn wal-mustašriqīn. 4. Aufl. Bd. 1-8. Beirut 1979.

