







# VERZEICHNIS DER ORIENTALISCHEN HANDSCHRIFTEN IN DEUTSCHLAND $\cdot$ BAND XXVIII, 2

# VERZEICHNIS DER ORIENTALISCHEN HANDSCHRIFTEN IN DEUTSCHLAND

IM EINVERNEHMEN MIT DER
DEUTSCHEN MORGENLÄNDISCHEN GESELLSCHAFT
HERAUSGEGEBEN VON

DIETER GEORGE

BEGRÜNDET VON WOLFGANG VOIGT

BAND XXVIII, 2



FRANZ STEINER VERLAG WIESBADEN GMBH
STUTTGART 1985

## HANDSCHRIFTEN AUS INDONESIEN

(BALI, JAVA UND SUMATRA)

BESCHRIEBEN VON

THEODORE G. TH. PIGEAUD

UND

P. VOORHOEVE

HERAUSGEGEBEN VON
DIETER GEORGE

MIT 2 FARBTAFELN UND 4 SCHWARZ/WEISS TAFELN



FRANZ STEINER VERLAG WIESBADEN GMBH
STUTTGART 1985

4° 865345.066

CIP-Kurztitelaufnahme der Deutschen Bibliothek

Verzeichnis der orientalischen Handschriften in Deutschland im Einvernehmen mit d. Dt Morgenländ. Ges. hrsg. von Dieter George. Begr. von Wolfgang Voigt. - Stuttgart: Steiner-Verlag-Wiesbaden-GmbH

Teilw. mit d. Angabe: Im Einvernehmen mit d. Dt. Morgenländ. Ges. hrsg. von Wolfgang Voigt

NE: Voigt, Wolfgang [Begr.]; George. Dieter [Hrsg.]

Bd. 28,2. Pigeaud, Theodore G. Th.: Handschriften aus Indonesien. — 1985

### Alle Rechte vorbehalten

Ohne ausdrückliche Genehmigung des Verlages ist es auch nicht gestattet, das Werk oder einzelne Teile daraus nachzudrucken oder auf photomechanischem Wege (Photokopie, Mikrokopie usw.) zu vervielfältigen. Gedruckt mit Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft. © 1985 by Franz Steiner Verlag Wiesbaden GmbH, Stuttgart. Druck: Imprimerie Orientaliste, Leuven. Einband: Buchbinderei Hiort, Wiesbaden

Printed in Belgium

### **INHALTSVERZEICHNIS**

| Vor  | rwort                                                                                                                                                                                                                       | VI                   |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| Tafe | Plates                                                                                                                                                                                                                      |                      |
| Beso | chreibung der Tafeln – Description of plates                                                                                                                                                                                | IX                   |
| I.   | Batak-Handschriften. Beschrieben von P. Voorhoeve                                                                                                                                                                           |                      |
|      | Berichtigungen zum Katalog, VOHD XXVIII  Einleitung                                                                                                                                                                         | 32<br>32<br>32       |
| II.  | Südsumatranische Handschriften. Beschrieben von P. Voorhoeve                                                                                                                                                                |                      |
|      | Berichtigungen zum Katalog, VOHD XXIX  Einleitung                                                                                                                                                                           | 34<br>35<br>37<br>54 |
| III. | Javanese, Balinese and Madurese Manuscripts. A supplement by Th. G. Th. P geaud                                                                                                                                             |                      |
|      | Supplement to the list of books in VOHD XXXI, p. 11–19  Collection 12, Institut für Völkerkunde, Göttingen  Collection 14, Bayerische Staatsbibliothek, München  Collection 16, Staats- und Universitätsbibliothek, Hamburg | 57<br>57<br>61<br>66 |
| Ribl | liothekssignaturen und Konkordanz der Katalognummern                                                                                                                                                                        | 6                    |



### **VORWORT**

Nach Erscheinen der Katalogbände Südsumatranische Handschriften (1971), Batak-Handschriften (1973) und Javanese and Balinese Manuscripts (1975) wurde schon bald deutlich, daß die Zahl der in diesen Bänden nicht verzeichneten Handschriften aus Sumatra, Java und Bali in den völkerkundlichen Sammlungen und Museen zu Coburg, Frankfurt a.M., Göttingen, Köln, Leipzig, Mannheim, München und Tübingen, daneben in den Staatsbibliotheken zu Berlin, Hamburg und München sowie schließlich im Archiv der Vereinigten Evangelischen Mission in Wuppertal einen Nachtragsband erheischten.

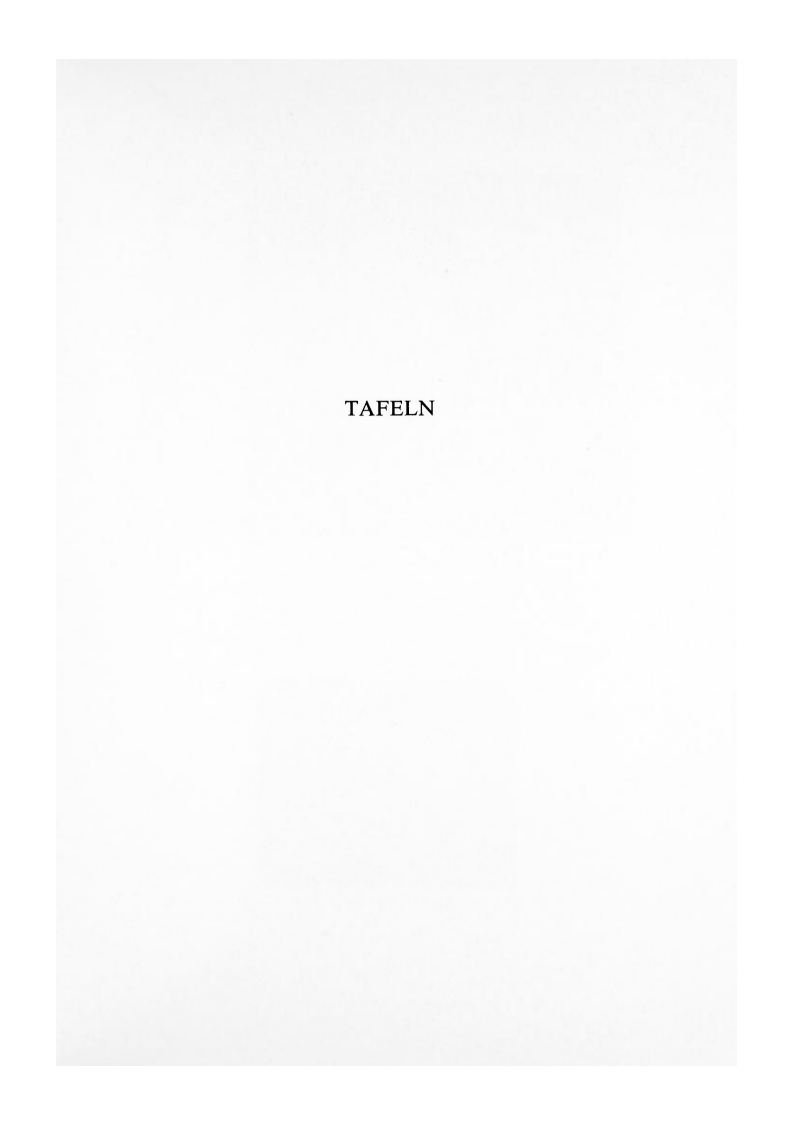
Für die Katalogisierung konnte W. Voigt wiederum die Herren Th.G.Th. Pigeaud und P. Voorhoeve, die besten Kenner indonesischer Handschriften und Schriftarten, gewinnen. Aus mancherlei Gründen erscheint der Band später als ursprünglich geplant und leider nicht mehr zu Lebzeiten des Begründers der Katalogisierung in Deutschland. Mit diesem Katalog hätte er sein selbstgesetztes Ziel, 100 Bände des Verzeichnisses der orientalischen Handschriften in Deutschland herauszugeben, erreicht.

Um die Einheitlichkeit der Beschreibungen zu wahren, wurden die in den früheren Katalogbänden benutzten lateinischen Transliterationen der südostasiatischen Schriften beibehalten, und nicht etwa durch die seitdem zwischen Malaysia und Indonesien vereinbarte Ejaan yang disempurnakan ersetzt.

Die Arbeit wurde durch das Entgegenkommen der die verschiedenen Sammlungen betreuenden Kollegen ermöglicht, denen hiermit gedankt wird. Des weiteren verdienen Dank für ihre Bemühungen um das Erscheinen des Bandes Frau Irene Wagner, Marburg, Frau Jutta Scheffler und Herr Günter Meier, Berlin. Auch dieser Teilband des VOHD konnte nur dank der großzügigen Förderung durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft publiziert werden.

D. George







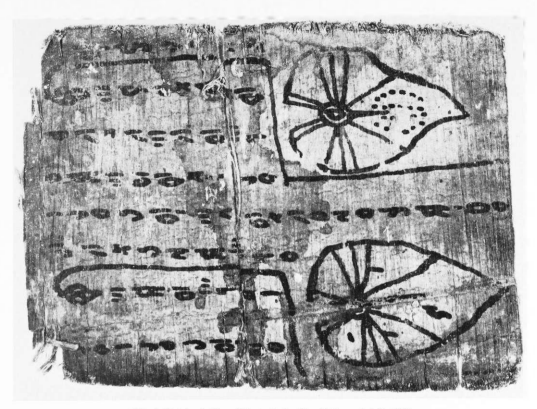


Abb. 1 Batakschrift auf Baumrinde: Das Hahnorakel (I. 502)

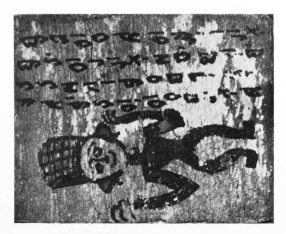
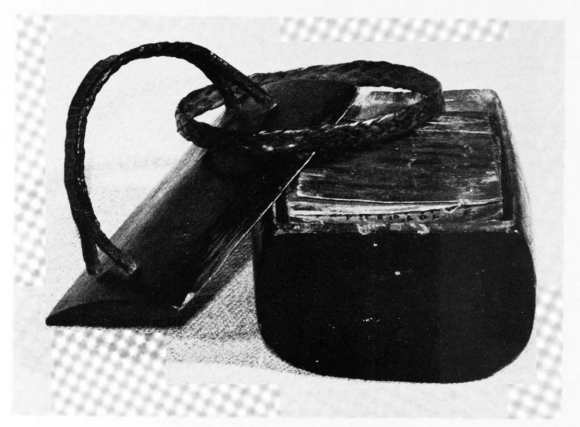


Abb. 2 Bataktext: Si adji Borma (I. 516)



Batakhandschrift in einem Holzkästchen (I. 533)



Abb. 1 Lampungschrift auf Baumrinde (II. 48)

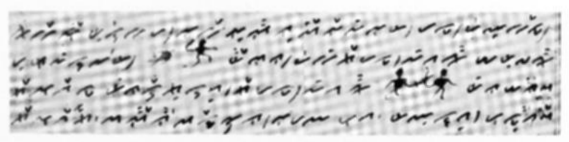
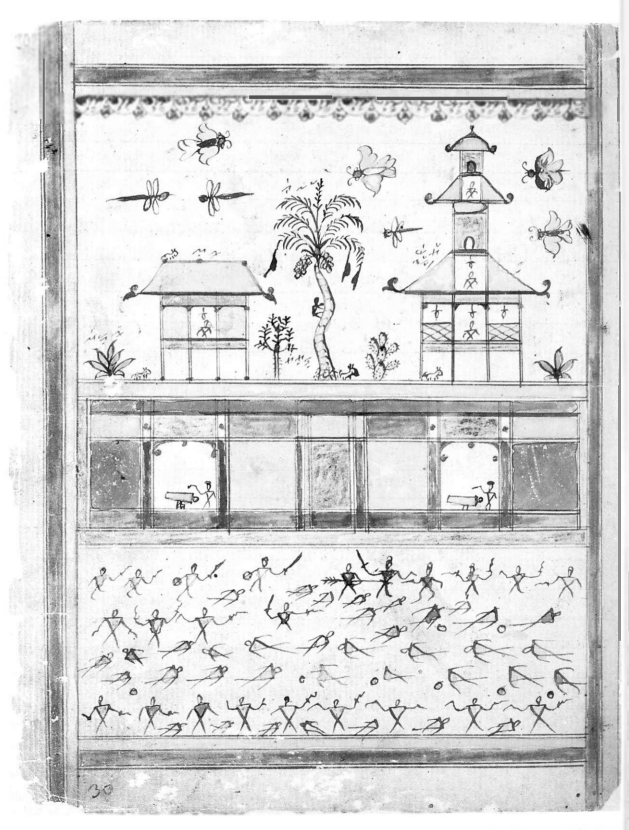
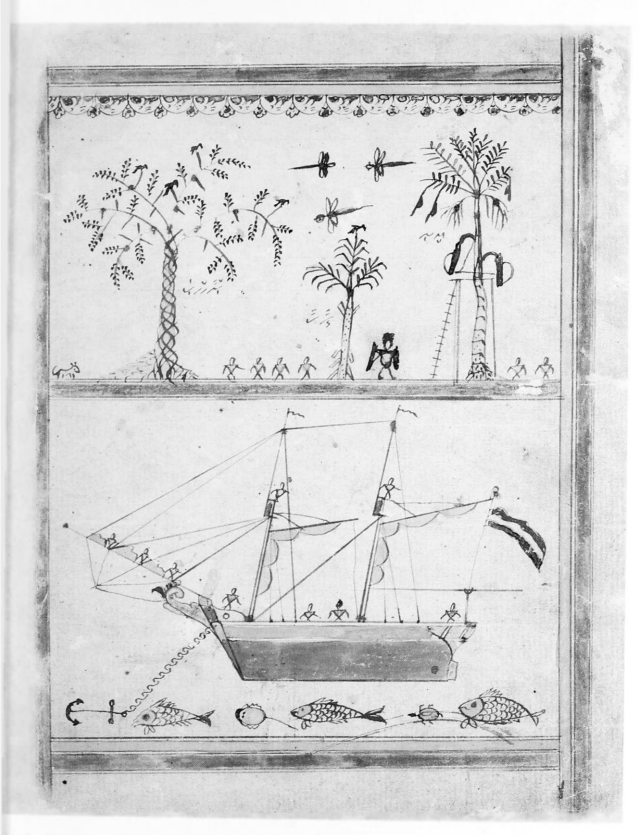


Abb. 2 Lampungschrift auf Papier, mit Gefechtsszenen (II. 63)



Die Schlacht um Palembang



dem Lampungepos Si Dajang Rindu (II. 63)

### BESCHREIBUNG DER TAFELN

Tafel 1, Abb. 1. Berlin, SBPK: Hs.or. 6986. (Katalognummer I.502). Eine Seite aus dem Abschnitt B 1-4. Etwas vergrößert. Das Orakel des hängenden Hahnes. Die Zeichnungen sind schematische Vorstellungen der Innenseite des Brustkorbes des Orakelhahns mit Andeutung der Zeichen welche der Wahrsager darin sieht. Die Beischrift zur ersten Zeichnung steht zum größten Teil auf der vorhergehenden Seite der Handschrift. Die Beischrift zu der zweiten Zeichnung lautet: ija songon/i do daida na ul/i ma inon pagi/pagian ingon di sihambi/rang do asa mauli, "wenn man ein solches Zeichen sieht ist das ein günstiges Vorzeichen. Es soll an der linken Seite sein damit es günstig sei". Texte welche über manuk gantung, das Orakel des hängenden Hahnes, handeln haben meistens solche Figuren und sind daran leicht erkennbar. Es gibt auch hölzerne Modelle der Hühnerbrust, siehe Katalognummer 525.

Tafel 1, Abb. 2. Frankfurt/M., MfV: N.S. 24621. (Katalognummer I.516). Eine Seite aus der B-Seite der Handschrift. Originalgröße. Si Adji Borma, die letzte der fünf Tageszeiten, in menschlicher Gestalt mit Mütze, gezeichnet von Guru Habinsaran ni Adji aus dem marga Simanullang Lumban na Ungkup im Dorfe Silaga-laga um 1855. Der Text bildet das Ende des über Si Adji Borma handelnden Abschnitts und lautet: bulu ni manuk por/bue na gorsing badja beja asa dapatibal di / hamatean ni borma, "[man nehme] eine Hühnerfeder, gelben ungekochten Reis und auch badja-Rusz. Das lege man hin [als Opfergabe] auf den Sterbensort von Borma".

Tafel 2. München, BSB: Cod. Batak 13. (Katalognummer 1.533). Baumrindenhandschrift in einem Holzkästchen. <sup>3</sup> der Originalgröße. Solche Kästchen anstatt der üblichen Holzdeckel sind sehr selten. Im Simalungunmuseum, Pematang Siantar, war früher ein Orakelbuch für einen Goldschmied in einem Holzkästchen mit Schiebedeckel.

Tafel 3, Abb. 1. Frankfurt/M., MfV; N.S. 22746c. (Katalognummer II.48). Eine Seite. Etwas verkleinert. Zauberspruch gegen Gift. Text:

disini. pangalulusan ha
lah djatuh di bumi buruwang
lakai namamu kuduwa di la
wet buruwang 'abang namamu ku
tiga di ngawang 'awang buruwang ku
ning nabamu murega siput na
mamu peru(?)'alah mulamu dja
di sajang wis sai salatan
'apu 'awang tilaraka
satapat . . . . lula
tawar buruwang . . . . .

"hier [Ende des vorhergehenden Spruches]. Das Abgelöste von Gottes Leib [in anderen Sprüchen daki, Hautschmutz, genannt] fiel auf die Erde; dein Name ist lakai-Gift. Zweitens in das Meer; rotes Gift ist dein Name. Drittens in den Luftraum; gelbes Gift ist dein Name [lies namamu statt nabamu], Schneckentier[?] ist dein Name, Gottes ... ist dein Ursprung [weiter unbegreiflich]. Kraftlos sei das Gift ..."

Tafel 3, Abb. 2. München, BSB: Cod. Lamp. 11. (Katalognummer II.63). F.20v Z.5 ·8, mit kleinen Figürchen im Text. Originalgröße. Text:

(pērang kasambut karang) waringin, mudērap 'ari 'udjan kuning, 'ilang 'ampat pēnjurit putjalang dalam (Figürchen), mindjak pērang sipat langgawan, ja mulawan singa gita, mangka disudug sipat langgawan (Figürchen), mangka ja kēnna singa gita (ta klein zugefügt übet der Zeile), sainadjin kēnna tidak 'apanja, bagai manjudug batu gēnni "Karang Waringin [ein Krieger von Palembang] blieb in der Schlacht. Plötzlich fiel ein gelber Regen. Schon waren vier Helden aus dem fürstlichen Schiff getötet. [Bild eines toten und eines siegenden Kriegers]. Da machte Sipat Langgawan sich auf zum Streit. Er griff Singa Gita an. Dieser wurde von Sipat Langgawan [mit dem Kris] gestochen. [Bild von zwei Fechtern]. Singa Gita wurde getroffen. Obwohl getroffen erlitt er keinen Schaden. Es war wie stecken in einen Feuerstein".

Tafeln 4 und 5. München, BSB: Cod. Lamp. 11. (Katalognummer II.63). F.29v und 30r. Originalgröße. Die Schlacht um Palembang.

Rechts oben drei Bäume mit den Beischriften: heringin (Ficus), pandan (Pandanus), anau (Zuckerpalme, Arenga). Bei der Zuckerpalme ein Gestell mit einer Leiter: in dem Baum zwei Blütenstengel aus denen Saft in darunter gehängte Bambusrohre trieft. Ein Mann kommt mit zwei neuen Rohren heran. In den Bäumen Vögel.

Darunter ein Schiff vor Anker: im Wasser Fische, ein Rochen und eine Seeschildkröte.

Links oben eine Pflanze mit Beischrift negruwang (?), ein Haus mit Beischrift nuwa (Lampung: Haus), ein Strauch mit Beischrift sasudu (Euphorbia), eine Kokospalme (kelapa) mit einem Mann der hinaufklettert um Früchte zu pflücken; eine Moschee (mesigit). In der Luft Schmetterlinge und Libellen. Auf dem Dach des Hauses und unter der Moschee Katzen (?). Die Lampen im Hause und in der Moschee sind wahrscheinlich Glasglockenlampen (sogen. Astrallampen) wie abgebildet in De Haan. Oud Batavia<sup>2</sup> Tafel D 28. Die Gegenstände welche an der Kokospalme und der Zuckerpalme hängen sind vielleicht Webervogelsnester.

Unten der Stadtwall mit zwei Kanonen und darunter ein Handgemein von Kniegern mit Lanze, Schilden, Schwertern und Krisen; auf dem Boden Leichen und abgeschlagene Köpfe.

Zu vergleichen ist Abbildung 59 in Das Buch im Orient, aus derselben Handschrift. Fol. 17r. welche die Stadt Tandjung Iran darstellt. Der Text lautet:

Mudering pekit (oben links, wiederholt von der vorhergehenden Seite) (1) ki baji metig mana tjakapmu wajang semu mana gagahmu 'agung (2) karep mana buranimu singa gita mana kuwasamu singa ralang (3) sai dajang rindu sudah terambil (4) 'apa sehap tidak mungamug sajang sekali njawa(5)mu 'ilang 'urang penjurit tandjung 'iran (6) mangka ja ber(7)kata kerija tjarang (8) 'anakku kangau wajang semu (9) mana 'adingmu singa gita mana 'adingmu singa ralang mana punakenmu ki (baji radin).

Übersetzung: Es klang der Schrei von Ki Baji Metig: Wo ist deine Kunde, Wajang Semu, wo ist dein Mut. Agung Karep, wo ist deine Tapferkeit, Singa Gita, wo ist deine Macht, Singa Ralang? Si Dajang Rindu ist schon genommen. Warum wütet ihr nicht? Es wäre doch schade wenn euere Seele entfliehen würde, ihr Helden von Tandjung Iran! Da sprach Kerija Tjarang: Du, mein Sohn Wajang Semu, wo ist dein jüngerer Bruder Agung Karep, wo dein Bruder Singa Gita, wo dein Bruder Singa Ralang, wo ist dein Neffe Ki Baji Radin?

Tafel 6. Hamburg, SUB: Or. 95. (Catalogue no. III.455). F.13a. Original size. Arabic prayers with Javanese glosses. Arabic text.

- 1, yā (lā) ilāha illā anta birahmatika nastagītu lā takilnā ilā anfusīnā
- 2 tarfata l-'aini walā aqalla min dālika wa-aslih [.] allāhumma lanā
- 3 si`nanā¹ kullahā yā musliha s-sālihīna . wa-aslihnā wa`āfinā
- 4 wa'fu 'annā . punika du'a zuhri . allāhumma ktub likulli wāhidin
- 5 mınnā barā'atan mina n-nāri [.] wa-amānan mina l-'adābi wa-halāsan mina
- 6 I-hisābi wa-gawāzan alā s-sirāti wa-nasiban mina l-gannati rabbanā ātinā
- 7 fī d-dunyā hasanatan wafi l-āhirati hasanatan wa-qinā 'adāba n-nārı .
- 8 punika du'a asar . allāhumma innā nas aluka mūgibāti rahmatika

### Javanese glosses.

- $1_{
  m I}$ e orana paheran anin tuwan lan sih tuwan amba aneda tuluh sampun tuwan serahaken amba maring nafsu amba
- 2 sakedap mata pon sampun akedik sakin puniku lan tuwan uga kan ambecikena e paneran tuwan
- 3 sunenna inamba sakehe puniku e kan abecik sakehe becik . lan tuwan becikenna amba kabeh lan tuwan apuraha
- 4 amba kabeh , punika du'a zuhri , e paneran tuwan sihana amba puniki salah tungal
- 5 amba kabèh dohena sakin api naraka lan karaksaha sakin siksa lan tuwan luputenna sakin
- 6| kira kira lan tuwan liwattenna in wot sirat/u/l-mustakim lan tuwan untuhenna amba in sawarga e paheran amba tuwan tekanana amba
- 7. in dunya kabecikan lan in akherat kabecikan lan tuwan luputenna sakin api narak<mark>a</mark>
- 8. punika du'a asar . ya Allah amba aneda in tuwan tekane rahmat tuwan

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Read either sa'nana, used as a collective, or the rather unusual pluralis fractus si'ānanā.

### Translation.

- 1. O thou, except whom there is no god, we implore help from thy grace. Do not leave us to ourselves
- 2. for the twinkling of an eye or even shorter than that. Make it right for us, O God,
- 3. in every respect, O Bestower of righteousness! Make us righteous, save us
- 4. and pardon us. This is a prayer for the midday service. O God, write for each
- 5. of us freedom from the fire of hell (Javanese: confer your favour to every one of us, keep us far from the fire of hell), safety from punisment, freedom from
- 6. the reckoning, passage on the path (Javanese: the bridge Right Path), a share in paradise. Lord, give us
- 7. happiness in this world and blissfulness in the other world and guard us from the fire of hell.
- 8. This is a prayer for the afternoon service. O God, we ask thee that we may behave in such a way that we may obtain thy grace.

### Note.

The Javanese glosses have the characteristics of the language formerly used in pasantren, Muslim religious communities. It has mostly noko words, with only a few krama forms (aneda, puniki, sampun) and no krama ingil (one would expect anuwun instead of aneda). The strict division of manners of speech only developed at the Courts. The use of amba (servant, I; amba kabeh, we) and tuwan (Lord) points to Malay influence. In later times kawula and gusti or paneran were used. (The latter is also found in the glosses.) The Javanese consonants d and d are carefully distinguished and both in Arabic and in Javanese all vowel-marks are written. One may surmise that this kind of writing was used in an old centre of trade and Islamization on the north coast of Middle or East Java.



# I. BATAK-HANDSCHRIFTEN

Beschrieben von

P. VOORHOEVE

### Berichtigungen zum Katalog, VOHD XXVIII

Dr. Manik sagt (S. 8 des Katalogs), daß Abb. 1 wahrscheinlich Radja di Bindu Djao vorstellt. Nach den Trennlinien im Text zu urteilen, gehört aber Abb. 1 zum vorhergehenden Abschnitt und Abb. 2 stellt Radja di Bindu Djao vor. Auf Abbildung 3 sind das obere und das untere Blatt verwechselt. Die Namen der fünf Hunde werden auf Seite 245 in der richtigen Folge gegeben.

Kat.-Nr. 263 (S. 108) ist nicht N.S. 1012, sondern N.S. 10212,

Kat.-Nr. 276 (S. 111) ist nicht N.S. 23648, sondern N.S. 23618,

Kat.-Nr. 278 (S. 111) ist nicht N.S. 25135, sondern N.S. 25131.

### **EINLEITUNG**

Von den Batak-Handschriften in deutschen Sammlungen wurden im Katalog von Liberty Manik (VOHD XXVIII, 1, im folgenden kurz als "Katalog" bezeichnet) Nr. 1–492 im Hauptteil verzeichnet und im Nachtrag Nr. 493–501 (dort als Nr. 1–9 aufgeführt). Beschreibungen der Nummern 502–577 werden in diesem Ergänzungsband gegeben. Sieben weitere Handschriften mußten unbeschrieben bleiben, vgl. 502\*.

Eine solche Zählung nach Stücken oder Signaturen ist einigermaßen willkürlich, weil sie sowohl Baumrindenhandschriften mit mehr als hundert großen Seiten als auch Inschriften von nur wenigen Silben auf Knochen umfaßt. Zählt man nur die Baumrindenhandschriften (Pustaha), so findet man derer im Katalog 180 und im Supplement 34 beschrieben, darunter allerdings zwei Fragmente von je nur einem Blatt.

Weil Dr. Manik zur Zeit in Indonesien ist, wird im Supplement nur eine kurze vorläufige Beschreibung derjenigen Handschriften gegeben, welche entweder durch Dr. Manik bei der Katalogisierung nicht erfaßt werden konnten, oder erst seit dem Erscheinen des Katalogs (1973) von verschiedenen Sammlungen erworben worden sind. Die Beschreibung ist das Resultat von fünf Tagen Studium in München, wo außer den Neuerwerbungen der Bayerischen Staatsbibliothek auch die Sammlung des Münchener Völkerkunde-Museums, des Natur-Museums in Coburg und eine Hs. des Ethnologischen Instituts der Universität Tübingen eingesehen werden konnten. Die Beschreibung der Sammlung Nommensen der Vereinigten Evangelischen Mission (Archiv) beruht auf früher von mir gemachten Notizen, ergänzt während eines kurzen Aufenthaltes in Wuppertal. – Kurz besucht wurden auch Köln und Frankfurt. Außerdem hatte ich einen Mikrofilm der Handschrift BSB Batak 10 und konnte einige Handschriften aus Berlin, Köln, Frankfurt und München in der Athenäumbibliothek in Deventer studieren, wo sie vorübergehend deponiert worden waren.

Selbstverständlich konnten in dieser Weise nicht von allen Texten Inhaltsangaben in der gleichen Ausführlichkeit gemacht werden wie man sie in Dr. Maniks Katalog findet. Ich habe auf ein Verzeichnis der Handschriften nach Sachgebieten verzichtet, weil namentlich einige längere Texte sicher noch Bestandteile enthalten, welche in der summarischen Beschreibung nicht erwähnt sind.

# BESCHREIBUNGEN



### Pustaha (Berlin, SBPK: Hs.or. 6986)

30 Faltblätter, ca. 11 × 7,5 cm. Zwei Holzdeckel, jetzt lose. Ein Rotangband. Der Rindenstreifen ist zwischen Blatt 15 und 16 gebrochen, ohne Textverlust. Blatt 30 ist zerrissen; nach diesem Blatt fehlen wahrscheinlich noch mehrere Blätter. Auf einen Deckel ist ein schmaler beschrifteter Streifen von einem verlorenen Blatt geklebt. Der Rindenstreifen war ursprünglich anders gefaltet; die alten Falten sind sorgfältig geglättet. Es finden sich aber keine Spuren einer älteren Beschriftung. Toba-bataksche Schrift mit nördlicher Form des Buchstabens ta. Erworben 1979.

Der ganze Text besteht aus Vorschriften für das Orakel mit dem "hängenden Hahn" (manuk gantung) mit dem Titel: Poda ni manuk gantung si lali piuan si lali umajap si lali manoro sumoro tondi ni musunta, Unterweisung über den hängenden Hahn, den kreisenden Habicht, den schwebenden Habicht, den greifenden Habicht, der die Seelen unserer Feinde greift. – Der Ursprung der Lehre wird einem Wahrsager zugeschrieben, dessen Name unleserlich geworden ist. Sein Schüler war Guru So Dompahon ni Adji. Er unterrichtete den Vater von Radja Mula ni Adji, der die Lehre an seinen Sohn weitergab. – Es folgen Orakeldeutungen (anfangend mit djaha) und auf B 1-4 sechs Zeichnungen der Innenseite des Brustkorbs eines Hahnes mit Beischriften. In den schwarzen Zeichnungen ist auch rote Farbe, welche aber sehr verblaßt ist (siehe Tafel 1. Abbildung 1).

Nach den Zeichnungen folgen auf B 4-8 noch einige Orakeldeutungen; B 9-30 sind unbeschriftet.

### 502\*

502

Von der Deutschen Forschungsgemeinschaft ist im Interesse des Abschlusses der Katalogisierung orientalischer Handschriften beschlossen worden, jüngst erworbene Handschriften nicht in die Bearbeitung einzubeziehen. Deshalb sei hier hingewiesen auf weitere Batak-Handschriften, welche die Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz während der letzten Jahre erwerben konnte:

- Hs.or. 8485. Pustaha. 10,5 × 10,5 cm mit 34 Faltblättern. Ohne Deckel. Zeichnungen in Schwarz. Beidseitig beschriftet.
- Hs.or. 8486. Pustaha. 12 × 9,5 cm mit 24 Faltblättern. Ohne Deckel. Zeichnungen in Schwarz. Beidseitig beschriftet.
- Hs.or. 8515. Pustaha. 13 × 9 cm mit 30 Faltblättern. Ohne Deckel. Zeichnungen in Rot und Schwarz. Beidseitig beschriftet.
- Hs.or. 8487. Bambusrohr. Länge 33,5 cm, Durchmesser ca. 5 cm. 18 Zeilen Schrift.
- Hs.or. 8488. Bambusrohr. Länge 24 cm, Durchmesser 5,5 cm. In der Mitte ein Knoten, beiderseits 15 bzw. 13 Zeilen Schrift.
- Hs.or. 8513. Bambusrohr. Länge 25 cm, Durchmesser ca. 5 cm, am dickeren Ende eine Trageschnur. 25 Zeilen Schrift.
- Hs.or. 8514. 5 Holzstäbe, an einer Seite wie ein Bund Schlüssel aneinandergebunden. Länge: 34,5, 32, 25, 18,5, 14 cm, Durchmesser zwischen 2 und 2,5 cm.

### **Pustaha** (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: Nr. 77)

19 Faltblätter, ca. 19 × 11,5 cm. Mit einem verzierten Holzdeckel. Zeichnungen in Rot und Schwarz. Toba-bataksche Schrift mit nördlicher Form des Buchstaben 1a. Das sa hat manchmal die Form mit buchtiger Oberlinie wie in Dairi. SIg.

Roemer (Die Sammlung des ehemaligen Gesandtschaftsarztes an der Holländischen Botschaft in Berlin bzw in Medan, Sumatra, Dr. Roemer, kam um 1890 in das Natur-Museum.)

Der Anfang fehlt; darin hatte wohl der Haupttitel und wahrscheinlich eine Überlieferungskette gestanden. Weiter im Text (B4 und 14) wird erwähnt, daß die Unterweisung von einem guru aus dem (Dairi-batakschen) marga Sibarutu aus Simornapal seinem verwaisten Neffen (babere) gegeben wurde.

Der ganze Text besteht aus Vorschriften für die Divination mit Schnüren (rambu siporhas). Auf B6 ff. sind Abbildungen der verschiedenen Lagen der geworfenen Schnüre (singa ni rambu siporhas), auf B14 die Figur, auf welche die Schnüre geworfen werden (radjah ni porbatahan ni rambu siporhas), d.h. ein bindu matoga mit angefügtem Dreieck (wie Winkler, Toba-Batak, 1925, S. 117). Ein kurzer poda ni pangajang-ngajang ni rambu siporhas (B16) bezieht sich auf eine andere Methode des Schnurorakels, bei der die Schnüre in ihrer Schachtel geschaukelt werden (vgl. Copenhagen 4,1, S. 145 f.). Dabei werden die Seelen (tondi) der Feinde angerufen und eingeladen, um zusammen mit der Orakelschnur zum Altar (langgatan) zu kommen und das geopferte Huhn zu verspeisen.

### **504** Pustaha (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: Nr 78)

33 Faltblätter, ca. 11 × 8.5 cm. Ohne Deckel. Von den letzten zwei Blättern sind nur kleine Stücke erhalten, nach diesen fehlen wahrscheinlich noch mehrere Blätter. Zeichnungen nur in Schwarz. Toba-bataksche Schrift mit nördlichem ta. Slg. Roemer

Auf der A- und B-Seite fangen die Texte am selben Ende an. Dennoch gehören sie zusammen. Sie handeln über das Schnurorakel (rambu siporhas). Der Anfang der Überlieferungskette auf Seite A ist undeutlich. Die Unterweisung kam von Hasinggan Hata ni Adji zu Guru Padoha ni Adji und von ihm zu Guru Pautan Hata ni Adji marga Simaibang. Als Lehrlinge werden genannt Guru Pausoan Hata ni Adji in Turpuk Ruma Pintu und sein Schwager Guru Sait ni Huta ni Adji, der als Kind Madak-adak hieß und dessen Mutter zum marga Sagala gehörte. Es scheint, daß Guru Pautan und Guru Pausoan je einen Teil der Texte geschrieben haben.

B33-24 bezieht sich auf die *porsili* (Ersatzopfer) für die 12 Monate und die 7 Tage. Mit kleinen Zeichnungen.

### **Pustaha** (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: Nr. 79)

31 Faltblätter, ca. 17,5 × 15 cm. Unverzierter Holzdeckel. Mit Zeichnungen. Toba-bataksche Schrift mit nördlichem ta. Slg. Roemer.

Der Anfang fehlt. Das Buch ist geschrieben für Ompu Radja Suhunan ni Adji. Der ganze Text handelt über das Schnurorakel (*rambu siporhas*). Die Herstellung der Schnüre wird beschrieben. Auf A 19–30 und B 2–14 stehen Abbildungen, welche die verschiedenen Lagen der Schnüre vorstellen. Das Ende ist abrupt.

### **Pustaha** (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: Nr. 80)

28 Faltblätter, ca. 14 × 9 cm. Ohne Deckel. Die ersten Blätter sind stark beschädigt. Toba-bataksche Schrift. Auf der Aund B-Seite fangen die Texte am selben Ende an. Mit Zeichnungen. Sig Roemer.

Der Text ist geschrieben für Guru Sait ni Huta Hata ni Adji von seinem Schwager (vgl. oben Nr. 504). Er handelt ganz über pormanuhon adji nangka piring, das Hahnorakel mit dem "Hahn unter

dem Korbe". Die Zeichnungen stellen die verschiedenen Lagen des Hahnes in einer Reiswanne dar, wie sie der Orakeldeuter wahrnimmt, nachdem er den Korb aufgehoben hat, und weiter die Drehung der rau oder rambu (wie rau sori, rau batu holing) entsprechend den Kompaßrichtungen.

### **507 Bambusflöte** (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: Nr. 54)

Länge 42 cm, Durchmesser 1,6 cm. Slg. Roemer.

Auf die Flöte ist in karo-batakscher Schrift und Sprache ein bilang-bilang, eine poetische Klage, geschrieben.

### 508 Bambusstäbchen (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: Nr. 91 und 92)

Zweimal 7 dünne Bambusstäbchen, Länge ca. 15 cm (Nr. 91) und ca. 13 cm (Nr. 92), Breite ca. 0,6 0,8 cm. Die beiden Nummern gehören wahrscheinlich zusammen. SIg. Roemer.

Beide Nummern haben Inschriften in nur schwach eingravierter karo-batakscher Schrift. Sie sollen wohl Orakelstäben (Karo tendung) vorstellen. Einige fangen tatsächlich mit djaka ... (wenn ...) an, aber eine Inschrift besteht aus dem Alphabet und eine andere enthält das Wort bilang-bilang, Klage.

### **509** Bambusrohr (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: Nr. 113)

Bambusrohr mit Boden. Länge 38 cm, Durchmesser 5 cm. Slg. Roemer.

Beschriftet mit 19 Zeilen karo-batakscher Schrift. Die Sprache ist ein Gemisch von Karo- und Simalungun-Batak. Der Text enthält eine Aufzählung der Ingredienzen für těpung tawar (so wahrscheinlich zu lesen für wanar), d.h. Mehl aus Pflanzenwurzeln und Wasser, das bei Zeremonien gebraucht wird (vgl. Neumanns Wörterbuch, S. 314).

### **510** Bambusstück (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: Nr. 119)

Länge 12 cm, Durchmesser ca. 6 cm. Slg. Roemer.

Diagramme (Männer mit und ohne Kopf usw.) für Divination mit einer Beischrift von drei Zeilen in karo-batakscher Schrift, welche nur die Anfangsformeln einer Klage (bilang-bilang) enthält.

### 511 Halskette (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: Nr. 127)

Eine Kette aus 6 kleinen mit Flechtwerk überzogenen Holz- oder Rotangrollen und einer Bambusrolle von 7cm Länge und einem Durchmesser von 2,8 cm. Slg. Roemer.

Auf der Bambusrolle eine Menschenfigur, sieben Siebensterne und ein Zauberspruch gegen feindliche Waffen in karo-batakscher Schrift, anfangend Bissumirlah irahmani rahim. Eine der kleinen Rollen, die nicht ganz mit Geflecht überzogen ist, zeigt auch Schrift.

### **512** Bambusflöte (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: ohne Nr.)

Länge 36 cm, Durchmesser 2,6 cm. Die Flöte und die 3 Nummern 513-515 stammen aus der Sammlung "U", welche um 1920 ins Museum gelangte und nur diese Gegenstände enthielt.

Auf die Flöte ist in karo-batakscher Schrift und Sprache eine poetische Klage (bilang-bilang) geschrieben.

### **Knochen** (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: Nr. 111)

7 auf einer Schnur aufgereihte Knochentafeln in Spatelform (Schulterblätter). Größe 12 × 6 bis 9 × 17,5 cm. Slg. "U".

Alle tragen Texte in karo-batakscher Schrift (Gebete, Zaubersprüche) und einige magische Zeichnungen.

### **Knochen** (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: ohne Nr.)

4 einzelne Knochentafeln in Spatelform (Schulterblätter). Größe 12 × 6 bis 8 × 17.5 cm. Slg. "U".

Zwei sehen etwas älter aus als die von Nr. 513, sie haben gleichartige Figuren. Zwei sehen etwas jünger aus und haben das bataksche Siegel Salomons. Alle tragen Zaubersprüche in karo-batakscher Schrift.

### **Knochen** (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde: ohne Nr.)

3 einzelne gebogene Knochen (Rippen), lanzettförmig zugeschliffen. Größe 28-32 × 3-4 cm. Slg. "U".

Auf den konkaven Seiten Drachenfiguren, auf den konvexen Seiten Texte in karo-batakscher Schrift, meistens ohne Sinn, nur stellenweise verständlich, wie z.B. poda ni tabas, Unterweisung über eine Zauberformel, und djaka kita mērdjalan-djalan, wenn wir auf Reisen gehen.

### **Pustaha** (Frankfurt/M., MfV: N.S. 24621)

43 Faltblätter, ca.  $6.8 \times 5$  cm. Ohne Deckel. Toba-bataksche Schrift mit nördlichem ta. Zeichnungen rot und schwarz. Teilweise unleserlich geworden. Gekauft 1924 von einem Missionar.

A2: Poda ni pane na bolon, von Guru Mortungkot Bosi aus dem marga Simanullang Lumban na Ungkup in Silaga-laga für seinen Sohn Guru Habinsaran Hata ni Adji. Dieser hat sicherlich den Text geschrieben und die Zeichnungen in einem Stil gemacht, der von dem gewöhnlichen abweicht. Die Figuren sind bekleidet und einige haben Mützen auf wie die Soldaten in der Leidener Handschrift Or. 3465 (reproduziert in der Zeitschrift Open, 4, 1972, S. 723), die von demselben Guru Habinsaran um 1855 für H. N. van der Tuuk geschrieben wurde. Vgl. über ihn P. Voorhoeve, Codices Batacici, S. 13 f.

A 18 fängt ein Abschnitt über batu holing, ein Zeichen am Himmel, an.

A 28: Über die Richtung, aus der der Feind an den sieben Tagen der Woche kommt.

A 31: Poda ni pinangan ni ari, über Opfer an die Tage.

- A 37/38 und 40/42: Zwei Kompaßzeichnungen mit Inschriften; die zweite hat einen Kopf mit Mütze.
- B 2: Poda ni pehu na pitu, ein Orakel, das aus quer geschriebenen Tabellen (auf B 3-9) besteht.
- B 10-25: Poda ni pormamis na lima, mit Zeichnungen der fünf pormamis (Tageszeiten) in menschlicher Gestalt mit Mützen (siehe Tafel 1, Abbildung 2).
- B 26-36: Die ganze Reihe der Orakel von den 30 Tagen bis zum hatiha punpun si sada-sada. (s. Winkler, 1925, S. 221).
- B 36-42: Zwei tabas (Inkantationen) an die Flügel des magischen Habichts, sipiuan.

### Pustaha (Frankfurt/M., MfV: N.S. 25260)

37 Faltblätter, 24-25 × 19 20 cm, sehr unregelmäßig gefaltet. Einige Ecken und Ränder sind schadhaft. Die Handschrift besteht aus sechs aneinandergenähten Stücken von 13, 4, 2, 5, 2 und 11 Faltblättern. Die Blätter A 14-17 (= B 21 24) waren umgekehrt; dieser Fehler wurde berichtigt. Die Blätter A 20 21 (= B 17-18) befinden sich aber noch umgekehrt an unrichtiger Stelle zwischen A 26 und 27 (= B 11 und 12), so daß die Folge der Blätter zur Zeit der Beschreibung war: A 1 19, A 22-26. B 18-17, A 27-37 bzw. auf der anderen Seite: B 1 11, A 21 20, B 12 16, B 19 37, 2 Holzdeckel, einer mit eingeritzten Linien und mit zwei Löchern für ein Tragseil, von dem noch Reste da sind. Toba-bataksche Schrift mit nördlichem *ta.* Zeichnungen und Vignetten rot und schwarz. Einige Zeichnungen sind reproduziert in J. Agthe, Arm durch Reichtum. Sumatra. 1979, Abb. 23, 27 und 28.

Der ganze Text handelt über ein Zaubermittel namens Adji gurangsa na bolon, wie auch zwei nahe verwandte Texte in Van der Tuuks Sammlung in Leiden (Or. 3483 und 3564, vgl. Codices Batacici, S. 52 und 90). Überlieferungskette: Ompu Radja Panusur in Sitindaon – sein jüngerer Marga-Genosse (pinaranak) Guru Sungkunan Hata ni Adji, der an der gegenüberliegenden Seite des Meeres lebte – sein Schwager Ompu Radja Pangobal ni Adji von dem marga Simatupang Siburijan in Djandji Radja – sein Schwager Guru Lonlan (oder Mangalonlan) Hata ni Adji Ompu Radja Pintu Hobol ni Adji (oder Ompu ni Pintu Hobol Hata ni Adji) von dem marga Tampu ni Bolon Sibulele in Siandjur Mulana. Für ihn wurde die Handschrift geschrieben von seinem Neffen (ihehere) Ompu Na Ambalas (oder Umbalas?) Hata ni Adji. Es ist bemerkenswert, daß auch in den verwandten Handschriften in Van der Tuuks Sammlung der Name Guru Sungkunan vorkommt. Er gehörte zum marga Sitohang und wohnte in Sirait. In jenen beiden Handschriften ist er der letzte Lehrmeister, während in unserer Handschrift noch ein weiterer Lehrmeister vor Guru Lonlan folgt. Diese Handschrift ist also wohl etwas jünger als die beiden Hss. in Leiden. – Für Guru Lonlan, marga Tampu ni Bolon, wurde auch die Hs. Chester Beatty 1109 geschrieben.

- A 3-7 wird die Zubereitung des Zaubermittels beschrieben. Danach folgen die verschiedenen Anwendungen, welche die folgenden Namen tragen:
- A 7 Nan Tuwan Mangaropi (mit Zeichnung),
- A 9 si lombang luhung (mit Zeichnung),
- A 10 panutupi (macht, daß die Trommeln des Feindes nicht klingen können),
- A 11 sihapotangan,

517

- A 12 *siparage-rage* (so zu lesen für *-rale*), *patirambat* (mit Zeichnung),
- A 13 suru-suruan,
- A 14 adji danggur-danggur,
- A 15 nochmals adji danggur-danggur, si tapi nanggalasa (mit Zeichnung),
- A 17 si tapi me(ng)kel-e(ng)kel (mit Zeichnung),
- A 18 djolma so begu, budjing na pitu (mit Zeichnung),
- A 19 doli-doli tungaran,

- A 21 si tehe-tehe,
  - na pitu hali begu na pitu hali longlong (mit Zeichnung),
- A 23 budjing darongdongan (mit Zeichnung),
- A 24 si ruppak batar-batar,
  - si nanggar parau (mit Zeichnung, teilweise reproduziert in Agthe, Abb 23; nicht ein Seelenschiff, sondern ein magisches Boot, welches Zaubermittel ins feindliche Dorf bringt),
- A 26 Nai Bal ... (unleserlich),
  - si tapi mondas-ondas (mit Zeichnung),
- A 28 si radja manik harondar,
- A 29 simoga-oga (mit Zeichnung),
- A 33 si tapi rambat (l. patirambat? vgl. A 12) (mit Zeichnung),
- A 34 pamuhu tanduk (wie in der Leidener Handschrift Or. 3483 aus buhu gemacht),
- A 34 Ija hita mamunui gora ni halak ...
- B 2 sipatondik,
- B 3 si songsong mata ni ari binsar (mit Zeichnung),
- B 4 pagar portaon di bisara na godang (mit Zeichnung),
- B 5 pagar portaon di pintu ra(j)a (mit Zeichnung),
- B 6 pagar pangganda (mit Zeichnung),
- B 7 pagar pangalanang di tonga ni bagas,
- B 8 pagar panindi,
- B 9 pagar panongtongi,
- B 10 si adji ngangang (mit Zeichnung),
- B 11 panongtongi,
- B 13 pangihut-ihut ni adji gurangsa na bolon (mit Zeichnung),
- B 15 pangian di rumanta,
- B 16 siporhas ni pagarta,
- B 17 saudara ni adji gurangsa na bolon (mit großer Zeichnung auf B 24-26, teilweise reproduziert in Agthe, Abb. 27),
- B 26 si tandja rarat,
- B 28 suru-suruwan,
- B 30 pagar pangalu-aluan,
- B 31 gadja mangarumbak (mit Zeichnung auf B 34; B 34/35 reproduziert in Agthe, Abb. 28),
- B 35 adji balbal.

### **Pustaha-Fragment** (Frankfurt/M., MfV: N.S. 33891)

Ein Blatt aus einem pustaha, 28.8 × 20.5 cm. Toba-bataksche Schrift, mit nördlichem ta. Sammlung B. Hagen.

Auf der einen Seite steht der Schluß eines pangarambui-Textes mit Kompaßzeichnungen, finden sich Speiseverbote für Sonntag bis Donnerstag und steht der Anfang von poda ni tuwa ni djuhut, Über günstige Fleischstücke beim Büffelopfer. Als Lehrling wird Guru Mangina ni Adji genannt. Auf der anderen Seite ein Fragment aus einem Text über ein Zaubermittel (adji).

### **Pustaha** (Frankfurt/M., MfV: N.S. 52261)

50 Faltblätter, 23,5 x 19 cm. Zwei Holzdeckel, beide mit Schnitzereien. Südliches ta. Erworben 1979.

Die Handschrift hatte ursprünglich, wie üblich, einen glatten und einen geschnitzten Holzdeckel und der Rindenstreifen war breiter als er jetzt ist. Man hat aber den glatten Deckel durch einen etwas schmaleren geschnitzten Deckel ersetzt, den ursprünglichen geschnitzten Deckel gekürzt, den Rindenstreifen schmaler gemacht und schließlich die Handschrift im Rauch geschwärzt, so daß von der Verstümmelung äußerlich nicht viel zu sehen ist. Versucht man aber, den Text zu lesen, so bemerkt man bald, daß keine Zeile vollständig ist. Der Rindenstreifen besteht aus mehreren Stücken, die falsch zusammengenäht sind. Eine Beschreibung eines so verstümmelten Textes würde sich nicht lohnen. Ein Teil bezieht sich jedenfalls auf adji pajung, das Schweinsnackenorakel. Von einer Liste der Sanskritnamen der Monate sind noch zu lesen: 4. Si Asta: 5. Si Sorba; 6. Si Badora; 7. Si Sudija; 9. Si Morga; 11. Si Radja Urip; 12. Si Palaguna (s. Voorhoeve: Sanskrit maandnamen in het Bataks, BKI 128, S. 494 ff). Es wird auch ein Spruch angegeben, um den Wind zu rufen (poda ni porpijo alogo), anfangend: hirri ma hamu ... Von der Überlieferungskette sind noch zu lesen die Namen Radja Lijat (einmal: Lijan) ni Adji und Guru Sampang Mauli und der Ortsname Banuwa Raja.

#### **6 Orakelstäbchen** (Frankfurt/M., MfV: N.S. 9949)

Bambusstäbchen, ca 15.5 × 1.5 cm. Gekauft von R. Heinze. Leipzig. Simalungun-bataksch.

Die Stäbchen dienen z.B. dazu zu bestimmen, welcher Geist eine Krankheit verursacht.

#### **521** 7 Orakelstäbchen (Frankfurt/M., MfV: N.S. 13974)

Bambusstäbehen, ca. 14 × 0,8 cm. Sammlung W. Volz. Karo-batakseh.

Die Stäbchen werden benutzt, um eine günstige Zeit für die Abreise zu wählen.

#### 522 12 Orakelstäbchen (Frankfurt/M., MfV: N.S. 26405)

Bambusstäbehen, ca. 20 × 1,5 cm. Erworben 1928. Karo-bataksch

Die Stäbchen werden benutzt, um eine günstige Zeit für eine Reise zu bestimmen.

#### **Knochen** (Frankfurt/M., MfV: N.S. 26417)

Dreieckiges flaches Knochenstück,  $18.3 \times 9\,\mathrm{cm}$ . Erworben 1928. Karo-bataksch.

Auf einer Seite Zeichnungen, auf der anderen Seite ein Orakeltext, ähnlich wie in Nr. 522, und ein Spruch, der anfängt: bissimillah ...

#### 524 21 Bambusstäbchen (Köln, MfV: 28978)

Die Stäbchen sind auf einer Schnur aufgereiht. Größe 16-19 × 1,5-3 cm. Toba-Batak-Schrift und Sprache. Südliches to.

Auf jedem Stäbchen steht ein Tag des Monats mit seinem rodjang-Namen nebst Angabe der pinangan ni ari und des Feindes, den man erschlagen wird. Nur der letzte und der erste Tag (ringkar und artia ni poltak) sowie der zweite und der dritte Tag (suma ni poltak und anggara ni poltak) stehen zusammen auf einem breiten Stäbchen. Es fehlen also 7 Tage.

#### 525

#### Orakelgerät (Köln, MfV: 49877)

Hölzernes Modell einer geöffneten Hühnerbrust. 13 cm lang, 6 cm breit, 5 cm dick. Durch Löcher im Holz laufen 59 Baumwollfäden, die innen geknüpft sind, außen an Bambusstäbehen von 7-10 × 0.8-1.5 cm befestigt. Einige Stäbehen sind gebrochen, es ist natürlich auch nicht sieher, ob sich alle an ihrer ursprünglichen Stelle befinden.

Auf jedem Stäbchen steht ein Text in toba-batakscher Schrift mit südlichem ta. Die meisten fangen an mit ruma, Haus, und durch die Fäden zeigen die Stäbchen die "Häuser" von verschiedenen Kategorien von Personen im Inneren der Hühnerbrust an. Sie bilden also zusammen ein pangarumai ni pormanuhon, Liste der Orakelorte im Huhnorakel. – Auf der linken Seite befinden sich 32 Stäbchen, rechts 26 und eins in der Mitte mit der Aufschrift ruma ni na so pormusu ma inon ale amang datu, dies ist das Haus desjenigen, der nicht am Kriege beteiligt ist. - In den Texten viele Schreibfehler.

#### 526

#### Orakelgerät (Leipzig, MfV: SAs. 9844)

Aus der Sammlung Kanietzko.

Hölzernes Modell einer geöffneten Hühnerbrust mit drei anhängenden Bambusstäbchen. Auf den Stäbchen kurze Inschriften, welche sich auf das Huhnorakel (pormanuhon) beziehen.

#### 527

#### 5 Knochenplättchen (Leipzig, MfV: SAs. 10431)

Auf den Plättchen Texte zur Tagewählerei in karo-batakscher Schrift.

#### 528

#### Pustaha (München, BSB: Cod. Batak 6)

18 Faltblätter, 12,2 × 11,9 cm. Zwei nicht ornamentierte Holzdeckel. Gut erhalten, die Schrift ist jedoch an einigen Stellen verwischt. Zeichnungen und Vignetten in Rot und Schwarz. Toba-bataksche Schrift mit nördlichem ta. Gekauft 1975.

Text über ein Heilmittel (taoar), dessen Name nicht leserlich ist. Überlieferungskette: Guru Mangalagang ni Adji – Guru So Iloan ni Adji – Guru Matondang ni Adji – Guru Pamuha ni Adji. Diese Namen kommen auch vor im letzten Teil der Überlieferungskette in Ms. Or. 14378 der Universitätsbibliothek Leiden (Photokopie einer Handschrift in der Stiftung A. Folch in Barcelona).

Am Ende steht noch ein Text über tambar si guringan bosi, von einem Mann zu gebrauchen, der sich einen Sohn wünscht.

#### 529

#### Pustaha (München, BSB: Cod. Batak 7)

43 Faltblätter, 14.6 × 15.3 cm. Ohne Holzdeckel. Toba-bataksche Schrift mit südlichem ta. Gekauft 1976.

Der Titel und große Teile des Textes sind verwischt und unleserlich, aber aus leserlichen Stücken kann man schließen, daß der Titel war: *Poda ni pagar si tungkap tunggaling adji sidaldal*, und daß auch die B-Seite über dieses Zaubermittel handelt, welches sowohl zum Schutz als auch zum Angriff dient.

107 Faltblätter, 28,2 × 19,9 cm. Zwei Holzdeckel, einer davon reich ornamentiert mit Schnitzerei, mit zweimal zwei Löchern für eine Trageschnur, welche teilweise noch vorhanden ist. Viele Zeichnungen und Vignetten in Rot und Schwarz. Abgesehen von einigen Rissen gut erhalten. Toba-bataksche Schrift mit südlichem ta. Gekauft 1977.

Die Handschrift hat eine alte Nummer 27052. Einliegend war ein unvollständiges Exemplar von G. Smit, Soerat ogen (ein karo-bataksches Lesebuch) mit dem Stempel "Zendingskweekschool, Raja, p.k. Kaban Djahe" und der Besitzereintragung "Soempit, 26 Joeli 1918". Das genannte Missionslehrerseminar befand sich in Raja (jetzt: Raya) auf der Karo-Hochebene. Es gab dort auch ein Batak-Museum, doch kann die genannte alte Nummer nicht aus diesem Museum stammen, denn so große Nummern waren dort nicht vorhanden.

Die Handschrift ist ein Palimpsest; von der alten Schrift ist aber nichts mehr zu lesen. Der neue Titel ist *Poda ni pagar pangorom na bolon*. Der Text handelt über ein Schutzmittel, das auch als Angriffsmittel gebraucht werden kann. Die Überlieferungskette ist nicht ganz eindeutig, stimmt aber größtenteils überein mit den Überlieferungsketten in zwei anderen Handschriften über *pagar pangorom* in Manchester und Cambridge (s. Ricklefs and Voorhoeve: Indonesian manuscripts in Great Britain, p. 16, 24). Der Lehrling, für den unsere Handschrift geschrieben wurde, hieß Si Batu Parribuan ni Adji, wird aber auch Guru Pinaungan ni Adji genannt. Er gehörte zu dem *marga* Hutadjulu. Die Herkunft des Schutzmittels wird, wie in der Handschrift im University Museum, Cambridge, und in Manik Nr. 389 von Si Boru So Sunggulon abgeleitet. – Der letzte Teil des Textes handelt über *pangulubalang si pamutung* und andere Angriffsmittel.

# Pustaha (München, BSB: Cod. Batak 11)

44 Faltblätter, 12 × 9 cm. Ein Holzdeckel. Toba-bataksche Schrift mit nördlichem ta. Gekauft 1980.

- A 2-44 und B 2-8: Poda ni pamusatan ni pormanuhon adji nangka piring, kurze Notizen über das Orakel mit einem Hahn unter dem Korbe, um Reichtum, Sieg oder Niederlage im Kriege oder Erfolg auf einer Wanderschaft vorherzusagen. Unterweisung von Guru Tinonahon an seinen Neffen (simatua na poso) Guru Pangubung ni Adji. Mit 45 Zeichnungen der verschiedenen Lagen des Hahnes in Rot und Schwarz. Die letzten drei Seiten haben keine Zeichnungen, sie enthalten eine Liste der Geister, die eine Krankheit verursachen, falls der Hahn nach Osten, Südosten usw. fällt.
- B 9-22: Poda ni pamusatan ni manuk gantung. Über das Orakel mit einem in der Hand gehaltenen Hahn. B 17 steht noch ein Titel Poda ni porbugangan ni halak, über die Stellen, an denen Menschen verwundet werden, doch die Orakelzeichen dieses Abschnitts gehören zum manuk gantung.
- B 22–41: Obwohl der Titel wieder lautet *Poda ni pamusatan ni manuk gantung*, beziehen sich die Orakelzeichen in diesem Abschnitt auf den Hahn unter dem Korbe.
- B 41-43: Kompaßfiguren mit sehr kurzen Notizen über die Drehung verschiedener rambu am Himmel.

# Fotokopie eines Pustaha (München, BSB: Cod. Batak 12)

Das Original (in Privathesitz) hat 19 Faltblätter, 15,5 × 11,5 cm. Keine Holzdeckel. Am Anfang und Ende fehlen Blätter. Karo-bataksche Rechtschreibung und in der Sprache einige Karo-Wörter. Im ersten Text wird mit einer Ausnahme immer das

nördliche ta gebraucht, im zweiten aber das südliche ta, was für einen Karo-Text ganz ungewöhnlich ist. Vielleicht wurde der Text von einem Simalungun-Batak geschrieben nach der Unterweisung eines karo-batakschen Lehrmeisters.

Die Seiten A 1 18 und B 1 16 sind fotokopiert auf 9 bzw. 8 Fotos von je 18 × 24 cm. Es fehlen Fotos von Seite A 19 (welche sehr dunkel ist) und B 17 19 (welche unbeschriftet sind). Der text ist auf den Fotos nur teilweise Jeserlich.

- A 1-13: Eine Reihe von Zaubersprüchen (tabas), gehörend zu einem Lockzauber (dorma) mit dem Namen Si Duwa Awa Adji Pormainan Anglah Adji Kiriman Adji Boru Inang Boru Alas, d.h. die zwei Awa (Bedeutung unbekannt) Zauber "Spielzeug Gottes", Zauber "Sendling", Zauber "Frau Mutter aus dem Alaslande". Es gibt z.B. einen Spruch über die Hibiskusblume (bunga-bunga), welche oft bei einem Liebeszauber gebraucht wird; über den Wind (angin, malaiisch; viele malaiische Wörter werden in diesem Text gebraucht); über Sonne, Mond und Sterne; über das Weihwassergefäß (pornangiran).
- A 13-15: Über die Bereitung des Sendling-Zaubers. Der Magier sammelt dazu weißen Pfeffer und Öl und zieht sich sieben Nächte in sein Tempelchen (porsuroon, simal. parsuroan) zurück. Dabei nimmt er mit: Opferspeise für die Geister, eine weiße Jacke, ein Frauen- und ein Männerkopftuch (bulang und saputangan), Palmblüte, junge Arekanüsse, Zitrusfrüchte (rimo mungkur) und eine weiße Tasse für das rituelle Reinigungswasser (porpangiron). Die parsuroan genannten Geisterhäuschen kamen, soweit bekannt, nur in der Simalungunlandschaft Tanoh Djawa vor (siehe Bartlett, The sacred edifices of the Batak).
- A 15-17: Über die Herstellung eines Zaubermittels in einem Bambusgefäß (Karo běkěm-běkěm, Sim. bohom-bohom).
- A 18: Die Zeichnung, welche auf dem Bambusgefäß und auch auf dem Ölkrug des Zauberers gemacht werden soll. Dazu soll auch noch ein Zauberspruch geschrieben werden, der wahrscheinlich auf A 19 anfing aber jetzt unleserlich ist.
- B 1: Die ersten drei Zeilen enthalten einen Zauberspruch, der auf dem Foto undeutlich ist; er bildet das Ende des ersten Textes. Nach einer Anfangsvignette folgt ein zweiter Text mit dem Titel: Poda ni tawar bugang (so zu lesen statt bulang, Unterweisung über ein Heilmittel für Wunden). Es soll helfen gegen Wunden, verursacht durch einen Wurfspieß (Karo lěmbing), verschiedene Fußangeln (suga und basir) oder einen fallenden Baum, gegen gebrochene Glieder und Verrenkungen.
- B 1-2: Eine kurze Überlieferungskette. Die ersten zwei Namen sind im Foto nicht zu lesen; danach kam die Unterweisung zu Si Timbang und von ihm zu Si Garabulan ni Adji vom Stamm (morga) Simandjorang, einem Zauberlehrling in Torpaka Maliya (? vielleicht zu lesen: Turpuk Maliya). Der morga Simandjorang gehört nach W. Hoetagaloeng, Poestaha taringot toe tarombo ni Bangso Batak, Lagoeboti 1926, S. 66, zu Sinaga und wohnt in Girsang, Tanoh Djawa, Simalungun. Namen wie Garabulan sind in Simalungun gebräuchlich, s. Voorhoeve: Sanskrit maandnamen in het Bataks, BKI 128. 1972, p. 496.
- B 2-3: Die Bereitung des Heilmittels.
- B 3-8: Verschiedene Arten von Wunden und deren Behandlung.
- B 8-15: Die dabei gebrauchten Zaubersprüche.
- B 16-19: Unbeschriftet.

533

#### Pustaha (München, BSB: Cod. Batak 13)

56 Faltblätter, 11,5 × 9,5 cm und kleiner. Befindet sich in einem Kästehen, welches aus einem Holzblock besteht, in dem eine Aushöhlung von 12 × 9,7 × 5,5 cm den gefalteten Baumrindenstreifen genau aufnimmt. Auf dem Block ein Deckel. Kästehen und Deckel werden von einem Rotangband zusammengehalten. An dem Deckel ein lederner Handgriff (s. Tafel 2). Der toba-bataksche Text ist von zwei Händen geschrieben. Der erste Schreiber (Seite A 2 33, letzte Zeile) gebraucht die nördliche Form der Silbe 1a, der zweite (A 33, letzte Zeile – A 55 und die ganze B-Seite der Handschrift) die südliche Form. Auf A 54 steht, daß Guru Sinanti von dem marga Simandjuntak aus Lintong ni Huta den Text geschrieben hat. Die Handschrift ist

ein Palimpsest, was namentlich noch auf der letzten Seite, welche ursprünglich am Boden des Kästchens festgeklebt war, sichtbar ist. Gekauft 1981. (Ausgestellt und beschrieben in: Das Buch im Orient unter Nr. 193, siehe dort auch Abb. 60).

- A 2-55: Poda ni pamusatan ni manuk gantung, eine Liste von Zeichen im Orakel des "hängenden Hahnes".
- B 2-26: Poda ni panu(bu)ti ni manuk maro(bo), Unterweisung über die Beschwörung des fallenden Hahnes, d.h. eine Liste der "Häuser" in den acht Himmelsrichtungen, angefangen mit ruma ni bau di purba (s. Copenhagen 4,1, p. 139). Eine solche Liste kommt öfters in Texten über das Huhnorakel manuk di ampang (mit einem Huhn unter dem Korbe) vor. Hier ist jedoch noch ein neunter Paragraph über die Richtung zwischen Ost und Nordost hinzugefügt, und jeder Paragraph hat eine kleine Zeichnung des Huhnes (rot und schwarz) mit einem Kreuz, welches die Himmelsrichtungen vorstellen soll.
- B 26-54: Ohne Titel folgt eine Liste von Zeichen beim manuk di ampang.

Was an verschiedenen Stellen dieser Handschrift über die Überlieferung des Textes gesagt wird, ist ziemlich verworren. Meistens wird der genannte Guru Sinanti als Lehrmeister erwähnt, einmal aber auch Opu Radja Pondanglan. Als Schüler wird meistens der Neffe (*ibebere*) von Guru Sinanti, der Enkelsohn von Opu Radja Pondanglan, Radja Barunggam Bosi von dem *marga* Pintubatu, genannt. Sein Name als *Datu* wird verschieden angegeben: Guru Malleang Adji oder Guru Mangalongsa ni Adji. Einmal wird Ompu ni Antipa ni Adji als Schüler angesprochen.

Daß diese Handschrift von Guru Sinanti Simandjuntak persönlich geschrieben worden ist, ist nicht wahrscheinlich. In der von ihm geschriebenen Handschrift Florenz 11123 wird das nördliche ta gebraucht. (Siehe Voorhoeve 1979/80, p. 66, 82).

#### **Bambusrohre** (München, BSB: Cod. Batak 9)

Zwei Bambusrohre, beide mit einem Knoten. Sie sind zusammengebunden mit einem *idjuk*-Seil, welches an Löchern in den Knoten befestigt ist. Ein Rohr ist sehwer beschädigt. Länge 32,2 bzw. 30,4 cm, Durchmesser 5,5 bzw. 4,9 cm. Gekauft 1977. (Ausgestellt und beschrieben in: Das Buch im Orient unter Nr. 193, siehe dort auch Abb. 60).

Beide Rohre haben Texte in feiner toba-batakscher Schrift mit dem südlichen ta, anscheinend von einer Hand geschrieben. Der Inhalt ist jedoch unterschiedlich. Auf dem unbeschädigten Rohr steht ein Text über Zeichen beim Huhnorakel (manuk gantung), auf dem anderen eine Liste von zwölf günstigen und ungünstigen Tagen: ari gora, ari laga, ari na uli, ari homang, ari soada, ari na martuwa, ari na marsangap, ari mate, ari parbada-bada, ari suan, ari hilap, ari ripur. Vom ari gora wird z.B. gesagt: djaha di hordja mate anak di ompu ni hordja inon, wenn es sich um eine Zeremonie handelt, wird der Sohn des Festveranstalters sterben.

# Knochen (München, BSB: Cod. Batak 8)

Eine Büffelrippe, nur wenig zugeschnitten. Länge ca. 48 cm, größte Breite ca. 5,5 cm. Auf beiden Seiten Text und Zeichnungen. Gekauft 1977, angeblich von der Insel Samosir. (Ausgestellt und beschrieben in: Das Buch im Orient unter Nr. 193, siehe dort auch Abb. 60).

Der toba-bataksche Text ist nachlässig geschrieben und sehr undeutlich. Eine Zeichnung auf der konvexen Seite ist ein *porhalaan*, Divinationskalender, doch ließ der auf dem Knochen zur Verfügung stehende Raum eine deutliche Wiedergabe dieser viereckigen Figur nicht zu.

#### Pustaha (München, VM: Gr. 374)

46 Faltblätter. 6.3 × 5,4 cm. Ohne Holzdeckel. Einige Risse. Die äußeren Blätter sind schmutzig, die Schrift z.T. unleserlich. Zeichnungen und Vignetten in Schwarz. Toba-bataksche Schrift mit südlichem *ta.* Sammlung Chevalier de Grez (um 1850).

- A-Seite: Poda ni gorak-gorahan ni manuk, Über das Hahnorakel, mit Zeichnungen des Hahnes unter dem Korbe auf A 43-46. Die Folge der Namen in der Überlieferungskette ist nicht deutlich. Es werden genannt Guru Panalinan ni Adji, Si Pormalam von dem marga Simatupang, Guru So Tandangon ni Adji und als Ursprung der Unterweisung Guru So Iloan ni Adji.
- B-Seite: Der Text hier ist von zwei anderen Händen geschrieben. Es handelt sich um Texte über salusu (ein Mittel bei einer schweren Geburt) und über tambar (Medizin), der letzte verfaßt von Guru So Djuangon ni Adji für seinen Schwager Guru Tinandangan ni Adji.

# **Pustaha** (München, VM: Gr. 375)

536

17 Faltblätter, 12,5 × 12 cm. Ein mit Schnitzerei verzierter Holzdeckel. Ein Endblatt ist zerrissen. Zeichnungen in Schwarz. Toba-bataksche Schrift. Sammlung Chevalier de Grez (um 1850).

Poda ni pamusatan ni gorak-gorahan ma inon na morgoarhon Adji Pajung, Über Divination aus dem abgeschnittenen Nacken eines Schweines. Mit einer Zeichnung des Querschnitts des Nackens. Überlieferungskette: Guru Laga ni Adji – Guru So Malanggak ni Adji – Guru Hasian ni Adji.

#### **Pustaha** (München, VM: 89–442)

56 Faltblätter,  $5 \times 6.3$  cm. Zwei glatte Holzdeckel. Risse stellenweise ausgebessert. Ornamente in Schwarz. Simalungunbataksche Schrift und Sprache. Sammlung Martin (1889).

- A 2-47: Poda ni gorahan mambere pangulubalang, über das Opfer an den pangulubalang, Vorkämpfer im Kampf mit Zaubermitteln.
- A 48-B 13: *Poda ni pagar si mintop golap*, ein Schutzmittel, von Tuhan Gadjapokki (Dorfhäuptling von Gadjapokki in Purba). Danach noch einige kurze Stücke über verschiedene Themen. Geschrieben von Si Madim.

# **Pustaha** (München, VM: 92–173)

Fragment. 13 Faltblätter, 11 × 9 cm. Von einem der Blätter sind nur Stücke übrig. Ein Holzdeckel. Zeichnungen, Tabellen und Vignetten in Schwarz. Simalungen-bataksche Schrift und Sprache. Geschenkt von einem Plantagenassistenten im Jahre 1892.

Texte über verschiedene Anwendungen des pormamis-Orakels, in welchen auch die Farben der fünf pormamis erwähnt werden: gelb, schwarz, weiß, rot und grün; über ein Schutzmittel pagar susa bosi, über dorma si bunga mule-ule (ein Lockzauber). Auf der Kehrseite Texte über parsilihi (Erzatzbilder), tambar (Medizin) und pangihut-ihut ni habonaran (ein Mittel, um gestohlene Sachen zurückzubekommen), bei dem ein Schlichtbeil (baliung) gebraucht wird. Auf der ersten Seite wird als Lehrling Bunga Raja ni Adji genannt.

#### Pustaha (München, VM: 92-174)

43 Faltblätter, 14,5 × 13,5 cm. Ohne Holzdeckel. Außenseite schadhaft, der Anfang unregelmäßig abgerissen. Die Kehrseite unleserlich. Toba-bataksche Schrift mit südlichem ta. Herkunft wie 539.

Titel und Überlieferungskette standen auf dem zerrissenen Anfangsblatt. Der Text bezieht sich auf das Angriffsmittel pangulubalang si rumbak batar-batar. Auf der unleserlichen Rückseite sind noch einige Male die Wörter surung ma ho zu erkennen, das sind die Anfangswörter von Zaubersprüchen, um einen pangulubalang anzufeuern.

#### **Pustaha** (München, VM: 92–175)

540

31 Faltblätter, 14.8 × 10,3 cm. Zwei einfache Holzdeckel, einer mit zweimal zwei Löchern für eine Trageschnur. Mit (ursprünglicher?) Trageschnur und einem Rotangband. Einige Falten sind gebrochen, einige Risse genäht. Zeichnungen, Tabellen und Vignetten in Rot und Schwarz. Toba-bataksche Schrift mit südlichem *ta*. Herkunft wie 539.

- A 2-13: Poda ni porhala(a)nta na morgoar naga djungdjung adji, mit der Zeichnung des Divinations-kalenders (porhalaan) auf A 11-13. Überlieferungskette: Guru Sinomba in Mandailing Radja Indo (oder Indar?) Malela in Padang Bolak Guru Hasian ni Adji in Garutan Radja Ulubalang ni Adji in Sipahutar Sabungan ni Huta Dari Mangambat ni Adji in Sigumpar Lumban Onan.
- A 14-22: Noch ein Text über dasselbe Thema, von Dari Mangambat ni Adji an seinen Sohn Batara Bisnu ni Adji, Radja Untebunga, gerichtet und geschrieben von seinem Schwager Guru Mangalondak ni Adji von dem *marga* Pandjaitan.
- A 23-B 5: Poda ni pormuni-munijan, über ominöse Ereignisse.
- B 6–30: Über verschiedene Zeichen im Huhnorakel (manuk di ampang).

#### **Pustaha** (München, VM: 93-187)

34 Faltblätter, 7,4 × 5,6 cm. Zwei Holzdeckel, einer mit abgegriffenen Schnitzereien. Die Blätter sind rauchgeschwärzt. Simalungun-bataksche Schrift mit südlichem ta. Sammlung Dr. Paster, Arzt in Deli, Sumatra.

Texte über pagar, Schutzmittel. Die Namen sanggabunu und sundat margantung werden erwähnt. Am Schluß (B 26-30): Poda ni pamansa ni ome, auch pangarhat genannt. Nach J. Wismar Saragih's Simalungun-Wörterbuch (1936) wird pangarhat ni tonduj ni omei, "Festhalter der Reisseele" gebraucht, "damit der Reis reichlich trägt" (ase buei omei). Nach der Unterweisung von Paradum geschrieben von Si Migar Masapot (der "Sauer-zusammenziehende", wohl ein Deckname).

# **Pustaha** (München, VM: 93–188)

- 49 Faltblätter, 8 x 5,3 cm. Ohne Holzdeckel. Ein Außenblatt ist zerrissen und unvollständig. Die Handschrift ist rauchgeschwärzt. Zeichnungen und Vignetten in Schwarz. Simalungun-bataksch. Herkunft wie 542.
- A 2-39: Turi-turijan ni si tolu sanina, Erzählung über drei Brüder, in ziemlich reinem Raya-Dialekt der Simalungun-Sprache geschrieben von Si Uppok, der sie gehört hatte von Si Djokkani (Name undeutlich geschrieben), der sie gehört hatte von Tuhan Simbou, dem adligen Häuptling des Dorfes Simbou im Fürstentum Raya. Uppok schrieb die Geschichte während er Wache hielt (marari) in der Feldhütte (sopou) des Herren di tano barat (im Lande Barat?). Die drei Brüder

19

kommen aus der Obenwelt. Sie sind ein Magier (guru), ein Goldschmied (pande) und ein Eisenschmied (panopa bosi). Sie heißen Debata na Tolu ("die drei Götter"). Die Erde war damals noch leer, ohne Bewohner. Sie machen zwei Menschenbilder. Ambolis (arab.-mal. Iblis, der Teufel) läßt den Lebensodem (teilweise) entschlüpfen. (Das soll vielleicht erklären, warum der Mensch nicht unsterblich ist.) Nach einem Wettkampf im Sichverbergen müssen die Bilder die Überlegenheit der Debata na Tolu anerkennen. Sie erhalten den Namen manusia (Menschen). Nabi Jalejas (arab.-mal. Nabi Ilyas, der Prophet Elias) sät die Kulturpflanzen. Die Erzählung geht weiter mit der Nachkommenschaft der ersten Menschen und dem Fluch einer ermordeten Frau (?), doch ist dieser Teil sehr undeutlich. Gesagt wird jedenfalls, daß es fünf morga (Sippen, Toba marga) und fünf Fürsten (radia) gibt. Dies widerspricht der allgemeinen Auffassung in Simalungun, wonach die Zahl der morga und der (ursprünglichen) Fürsten vier war. Vielleicht kann man hieraus schließen, daß diese Geschichte aus der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts stammt, als Raya sich unter Tuhan Rondahaim ausbreitete und sich mit den vier Fürsten (radja na ompat) gleichstellen wollte. Die Schöpfungsgeschichte ist ein Gemisch von batakschen und muslimischen Bestandteilen. Einige davon findet man in W. W. Skeat, Malay Magic, z.B. den Propheten Elias als Pflanzer der Bäume (Skeat, p. 99).

A 40-48: Poda ni hata-hata ni hobal huwat, Unverwundbarkeitszauber, den Uppok von Si Ilamat in tanoh barat gelernt hatte.

B 2-9: eine Anrufung von Geistern,

B 10-18: tulbas, Wassertherapie, gelernt von einem Mann aus Tawang,

B 19-35: noch ein tulbas, gegen Insektenstiche.

B 35-37: Poda ni hata-hata ni si malang ate, ein Liebeszauber.

#### 544

#### Pustaha (München, VM: 93-249)

85 Faltblätter, 9 x 7,5 cm, die Seiten A 44-46 sind jedoch nur 35, 12 bzw. 50 mm hoch. Zwei verzierte Holzdeckel. Ein Rotangband. Gut erhalten. Eine Zeichnung in Schwarz. Karo-bataksche Schrift mit einem besonderen Zeichen für  $\tilde{e}$  unter der Silbe, welches aber nur selten gebraucht wird; meistens wird für  $\tilde{e}$  dasselbe Zeichen verwendet wie für u. Sammlung Martin.

# Die Handschrift enthält zwei Texte:

A 2-B 26: Podah ni kata-kata nu pagar si ondom morgajit, d.h. nach karo-batakscher Aussprache vielleicht pagar si endem mergait. Die Bedeutung des Namens dieses Schutzmittels wird nicht deutlich. Das ähnliche si adang morgait ist der Name einer Divinationstabelle (hatiha), s. Codices Batacici, p. 263.

B 26-84: Ein Text über das Büffelorakel (in *poda-Sprache: porbuhitan*) ohne Titel. Das Fallen des Büffels in die 16 Richtungen wird der Reihe nach behandelt.

Am Anfang des ersten Textes steht eine für eine Karo-Handschrift außerordentlich ausführliche Überlieferungskette: Guru Djongam (i.e. Djengam oder Djungam) – Guru Medang-ngedang – Guru Mentelas ni Adji – Guru Tinu(m)pak ni Adji – Guru Djinudjung – Guru Morsahan (Mersakan) ni Adji in Pagar Batu – Guru Radja Onan, Enkelsohn (kēmpu) von Lontom (Lentem oder Luntum? Oder könnte damit der marga Lontung gemeint sein?) – Guru Perdjaga-djaga Dumatang, von dem marga Sagala, ein Toba-Batak von der gegenüberliegenden Seite des Sees (anak Toba Kepar), der in das Kepas-Gebiet in Pakpak wanderte und dort in Sikerbo (in Si Pitu Nempu) die Tochter des Sibajak Manik Reja heiratete – sein Sohn Si Nolos (Neles oder Nulus?) Bapa ni Ta(n)dang Bajak – Si Sundung ni Adji Bapa Radja Kepena von dem marga Sembiring Sunumanik, der guru von Sapo Padang – sein Enkelsohn Si Tolnge (Telnge oder Tulnge?) ni Adji Bapa ni Berma, panawar (Heilmeister) von Sapo Padang – dessen Enkelsohn Si Sakan von dem marga Karo-karo aus Sukanalu. Er beschreibt seine Wanderungen bis er endlich beim Panawar Sapo Padang das Schutzmittel si ondom morgajit lernte.

N.B. Eine zweite Handschrift mit der Nummer 93-249 erwies sich als Teil der Nummer 93-254 (s. Nr. 549).

#### **Pustaha** (München, VM: 93–250)

28 Faltblätter, 9.5 × 9.5 cm. Ohne Holzdeckel. Kopfleiste in Rot und Schwarz, sonst Zeichnungen und Vignetten nur schwarz. Simalungun-bataksch mit Karo-Wörtern wie silih, Schwager, und turung. Schwester. Der Anfang fehlt. Sammlung Martin.

A 1-2: Schadhaft, mit nachlässiger Schrift, ganz unleserlich.

A 3-16: Sorgfältig geschriebener Text mit Kopfleiste: *Poda ni hata-hata ni parsibuni paranganta ulang nidah musunta*, Um die Krieger für den Feind unsichtbar zu machen. Von Si Sarihata ni Adji geschrieben für seinen Schwager Si Goruk ni Adji.

A 17-25: Weniger sorgfältig geschriebene Zaubersprüche, anfangend mit surung ...

A 26-28 und Kehrseite: Unbeschriftet.

# **Pustaha** (München, VM: 93-251)

36 Faltblätter, 9.6 × 5.8 cm. Ohne Holzdeckel. Zeichnungen und Vignetten in Schwarz. Äußere Blätter zerrissen. Karobataksche Schrift. Sammlung Martin.

Verschiedene Texte, vornehmlich über Tagewählerei, z.B. ari rodjang.

#### **Pustaha** (München, VM: 93–252)

30 Faltblätter, 12,5 x 7,3 cm. Ohne Holzdeckel. Schrift zum Teil verwischt. Keine Zeichnungen. Schwarze Vignetten. Anfang fehlt. Auf Seite B sind nur 15 Seiten beschriftet. Karo-bataksch. Sammlung Martin.

Texte über Heilmittel (tawar und tambar).

# **Pustaha** (München, VM: 93–253)

31 Faltblätter, 9,5 × 7,8 cm. Fünf äußere Blätter sind schadhaft und unvolfständig. Ohne Holzdeckel. Zeichnungen, Tabellen und Vignetten in Rot und Schwarz. Karo-bataksch. Auf einer Seite steht in lateinischer Schrift mit Tinte geschrieben "Penghoeloe-ari temoesoe. Karou". Sammlung Martin.

A 2: Poda ni kata-kata ni pangaluwari, Unterweisung über einen pěngěluwari-Text. Das Wort pangaluwari (Sim.) oder pěngěluwari (Karo) habe ich im Chester Beatty-Katalog versuchsweise überzetzt als "a kind of divination for success in war". In seinem Katalog schreibt Dr. Manik (Nr. 14, A 2-51): "ein astrologisches Orakel, das anscheinend den ganzen Inhalt der Hs. bildet". Andere Karo-Texte unter diesem Titel sind noch Manik Nr. 373 und Leiden Univ. Bibl. Or. 11093 (Codices Batacici, p. 261). Sie haben gemein, daß unter dem Haupttitel nur eine kurze Einleitung steht, während der weitere Inhalt der Handschrift aus verschiedenen astrologischen Texten besteht. Obwohl die Notiz in lateinischer Schrift offenbar das Wort pěngěluwari mit ari, Tag, verbindet, und auch in einer Handschrift in Amsterdam, Tropenmuseum A 6502, S. A 2, dieser Zusammenhang gegeben ist, ist es doch wahrscheinlicher, daß pěngěluwari bedeutet: (Divination für) das Ausziehen (luwar) gegen den Feind. Mit temoesoe in der Notiz ist dann tu musu, gegen den

Feind, gemeint. Der Text ist von einem Mann vom dem *marga* Barus aus Barusdjahe geschrieben im Dorfe Susuk im Gunung-gunung-Gebiet nach der Unterweisung von Tuan Dolok Uluan (d.h. Dolog Uluan in Panei, Simalungun?).

A 6: Podah ni porpanijan. Damit ist gemeint porpanean; die Zeichnung des Drachen pane findet sich auf A 15-16.

A 18-23: Auf der linken Hälfte eine lange Tabelle der fünf *pormamis*, auf der rechten Hälfte eine *pangarambui*-Tabelle mit sieben Windrosen.

Der weitere Text handelt vorwiegend über die Tage der Woche und des Monats. Der Titel am Anfang der B-Seite ist z.T. verloren gegangen. Es werden pangampunan und pamuhunan erwähnt, der Text bezieht sich aber zum größten Teil auf Tagewählerei.

#### **549** Pustaha (München, VM: 93-254)

58 Faltblätter, 14.9 × 10.6 cm. Ein einfacher Holzdeckel. Der Baumrindenstreifen war aus zwei Stücken zusammengesetzt. Das erste Stück hat 39 Faltblätter. Auf das letzte Blatt davon war das erste Blatt des zweiten Stückes geklebt, welches 20 Blätter hat. Der Leim hat sich jedoch gelöst, sodaß die Stücke nun scheinbar zusammen 59 Blätter haben. Es stehen also A 1–38 auf dem ersten Stück, A 39–58 auf dem zweiten; B 1–19 auf der Rückseite des zweiten und B 20–58 auf der Rückseite des ersten Stückes. Das erste Stück hatte irrtümlicherweise die Nummer 93–249 (vgl. oben Nr. 544). Schwarze Zeichnungen und Vignetten. Karo-bataksche Schrift. Sammlung Martin.

Dies ist ein Divinationshandbuch für einen Goldschmied, ähnlich wie der in Copenhagen 4,1, S. 124-131, herausgegebene Text. Der Titel lautet *Podah ni gorak-gorak ni umas* (Karo: *Pědah ni gěrak-gěrak ni ěmas*), Unterweisung über ominöse Zeichen am Gold. Der erste Abschnitt stimmt mit Kopenhagen BAT. 30 überein (*djaka umas datuwangkěn rupa ni mananggolis*), aber es gibt auch Abschnitte, welche man nicht in BAT. 30 findet, z.B. *djaka kita měrpujuh běnang*, über das Zwirnen von Draht

Die lange Überlieferungskette besteht ganz aus Namen von Goldschmieden (pande); soweit sie lesbar sind, waren das: Bapa Koderah (oder Komerah?) m. Bajang – Pande Sujung m. Sinurat in Saberaja – Pande Sengko m. Mělijala – Pande Djumile m. Bukit Debata – Pande Sumunde m. Ta(m)bak – Pande Murmur m. Guru Kinajan babere Malijala in Běrastěpu (eine Heirat zwischen Guru Kinajan und Měliala, welche beide zu Sěmbiring gehören, ist also gestattet) – Si Radum m. Munte Ti(n)djak b. Guru Kinajan in Gurubanuwa – Sarung Rijah – Si Adjar (oder Adjak?) Bapa ni Taer (oder Tihar?) m. Sitěpu b. Munte Tindjak in der Gegend von Si Émpat Těran. Geschrieben von seinem Schwager, der zu dem měrga Ginting Sinusuka Simbajak gehörte.

#### Pustaha (München, VM: 93–255)

29 Faltblätter, 17,5 × 14.8 cm. Ohne Holzdeckel. Äußere Blätter schadhaft und unvollständig, auch im Inneren einige Schäden, besonders Risse. Zeichnungen und Tabellen in Schwarz. Karo-bataksche Schrift. Sammlung Martin.

A 2-6: Titel unleserlich. Über adji pětpět (oder putput?), ein Zaubermittel.

A 8-10: Über ein sĕngĕn (Zaubermittel gegen Diebe) mit dem Namen si tagas bĕlna (oder bēnna) si lakar padang.

A 11: Über ein Heilmittel mit dem Namen tawar saribu tendang, vielleicht dasselbe wie Simalungun tawar sori matondang (Hs. Amsterdam, Tropenmuseum 2328/1). Die Unterweisung kommt von Debata Asi

A 12-25: Über den Kalender (pěrkalaan).

550

A 26: Pědah ni panungkuni(n)ta ni kalak ni musuhta, über die Eigenschaften der Feinde in den verschiedenen Monaten.

- B 2: Wieder über ein Heilmittel (tawar).
- B 4: Pěda(h) ni panungkuni(n)ta těndi ni kalak na so měrtuwah, Unterweisung, um durch Befragen der Seele die Ursache eines Unglücks zu ermitteln.
- B 6-11: Pědah ni pěrěmbunan, ein Wolkenorakel, mit Zeichnungen.
- B 12: Pĕda(h) ni desa si uwaluh, über die acht Windrichtungen, anfangend mit ruma ni hau di purba, ausführlicher als gewöhnlich.
- B 15: Über ein pagar, Schutzmittel.
- B 18: Über saetan, Opfer für die Geister.
- B 21-24: Pangarambui, ein astrologischer Text.
- B 24: Pědah ni pangarak-arak ni buku tanduk, über Gegenmagie.
- B 26: Pědah ni paněpah singirta (?)
- B 28: Noch ein Titel, der aber unleserlich geworden ist.

#### 551

#### Pustaha (Munchen, VM: 93–256)

Fragment. 14 ½, Faltblätter, 7.5 × 7,6 cm. Ohne Deckel. Karo-bataksche Schrift. Sammlung Martin.

Inhalt: Über ein Heilmittel, ta(m)har pěgah oder pugah (vielleicht für punggah?).

#### 552

#### Pustaha (München, VM: 13-39-290)

24 Faltblätter,  $14 \times 7,2$ cm. Zwei Holzdeckel mit Rillen an den kurzen Seiten. Einer hat  $2 \times 2$  Löcher, in denen eine ziemlich neu ausschende Trageschnur befestigt ist; an der Schnur ein Haken aus Holz. Ein Rotangband. Mandailing-bataksch. Geschenk von J. P. Kleiweg de Zwaan, Amsterdam, 1913.

A-Seite: Über ein Heilmittel taor salenggang duni, gegen Krätze und viele andere Krankheiten, von Guru Pinajungan ni Adji.

B-Seite: Nur 20-15 beschriftet mit Bleistift in Linien, welche parallel zum Rand der Baumrinde laufen. Der Text empfiehlt den Gebrauch eines arabischen Gebets (dowa).

#### 553

# Pustaha (München, VM: 53-10-1)

Ursprünglich 36 Faltblätter, ca. 22 × 16 cm; jetzt nur 35 Blätter, weil A 25/B 12 fehlt. Wir werden dieses Blatt aber mitzählen. Die Rinde ist in Stücke zerbrochen, einige sind in der richtigen Reihenfolge aneinander genäht, auch die Iosen Blätter lassen sich leicht ordnen. Ein schön mit Schnitzerei verzierter Holzdeckel. Karo-bataksche Schrift. Geschenk des Kunsthändlers Bretschneider, 1953.

A 2-34 und B 2-6 ein Text über den Zauberstab (tunggal panaluan), zu vergleichen mit den in Maniks Katalog Nr. 293 und 399 beschriebenen und den im Chester Beatty-Katalog unter Nr. 1101 beschriebenen, genannten und publizierten Texten. Die Sprache aller dieser Texte ist stark von der Simalungun-Sprache beeinflußt. Ein Teil des Textes unserer Handschrift, A 9-20, entspricht weitgehend der Chester Beatty-Handschrift 1101 b 19-34 und der Handschrift Nr. 293, B 6-38, in Maniks Katalog. In den anderen Handschriften sind auch Parallelen vieler anderer Stücke zu finden, aber die Folge der Abschnitte ist unterschiedlich, und der Ursprungsmythos des Stabes kommt in dieser Handschrift nicht vor. Ein genauer Vergleich der Texte würde den Rahmen dieses Katalogs sprengen. Wir geben deshalb hier nur die Titel der Abschnitte an. Weitere Besonderheiten findet man in Maniks Katalog Nr. 293 und 399 und im Chester Beatty-Katalog, Nr. 1101.

A 2: Pědah ni pangulak ni adji ni kalak. Hierauf folgt, ohne Titel, ein Abschnitt über pěrsilihi,

Ersatzopfer, für die Monate, welche z.T. in Geldbeträgen (amas und kupang) angegeben sind. Am Ende davon ein tabas und radjah.

A 6: Pěda ni pangulakta di adji ni kalak. Über das Fällen des Baumes, aus dem der tunggal panaluan gemacht werden soll, mit einem Gebet.

A 8: Pědah ni pangalebatan ěmbuwat tunggal panaluan. Über Vorzeichen.

Pěda ni panikat ni tunggal panaluan. Der datu ist dabei nur mit einem Lendenschurz bekleidet (měrsingkět, vgl. J. W. Saragih, Partingkian ni hata Simaloengoen s.v. singkot).

A 9: Pědah ni pangarumai ni tunggal panaluan

A 10: Pěda ni pangalebatan ni tunggal panaluan ěmbětěh kalak mate

A 11: Pĕda ni pangalijatanta di tunggal panaluan

A 16: Pědah ni pangarumai ni tunggal panaluan

Pědah ni pangarumai ni gana

A 17: Pěda ni pangarumai ni tunggal panaluan

A 18: Pěda ni pangarumai

Pěda ni pěrbatakěn ni tunggal panaluan

Pěda ni panapa-napa ni tunggal panaluan

A 19: Pěda ni panabari ni tunggal panaluan

A 20: Pěda ni pangalako ni tunggal panaluan

A 21: Pěda ni tunggal panaluan

Pědah ni pangalako ni tunggal panaluan

Pědah ni pangalijatan ni tunggal panaluan

A 22: Pědah ni paněngsěng ni tunggal panaluan

Pědah ni pangarkari ni tunggal panaluan

Pědah pangalako tunggal panaluan

A 23: Pědah ni pamangka ni tunggal panaluan (vgl. Chester Beatty-Katalog, p. 20; die Bedeutung "Opferblut schmieren an" ist hier deutlich gemeint).

Pědah ni mintěra ni tanduk

A 24: Pěda ni pagarta di adji ni kalak

A 25: fehlt

A 26: tabas, anfangend mit surung

A 27: Mintěra ni dampilan

Pěda ni urang-urang ni tunggal panaluan. Hierauf folgen dieselben Zeichnungen wie im Chester Beatty-Katalog, p. 123–128, nur heißt der erste Hund hier Si Pěrkas ni Pěrtibi anstatt Si Baruwang Manalit, und die letzte Figur wird Debata ni Bara di Langit genannt anstatt Si Antuwara Suminděr.

A 30: Radjah ni tanduk (zweimal)

A 31: Pědah ni pandjakai di tanduk ni kěrbo tunggal

A 32: Pědah ni pamuwang ni gěrak-gěrakan na so gabe

A 34: Tabas ni kudjur

B 2-6: Pěda ni mangmang ni tunggal panaluan

B 7-11: Über pangarkari tuwan badjĕra pajung, eine Zeremonie, um jemanden von bösen Einflüssen zu befreien. Obwohl auch der tunggal panaluan bei pangarkari gebraucht wird (s. oben A 22), scheint es doch so, als ob dieser Abschnitt nicht mehr zum tunggal panaluan-Text gehörte.

B 12: fehlt

B 13: Pěda ni pandjakai ni panggurdaha, astrologischer Text (vgl. Katalog Manik, Register, S. 237). Pěda ni ari rědjang mula sakit (vgl. Katalog Manik, Register, S. 238)

B 14: Pědah ni panggurdaha

B 14-27: Der vollständige ari-redjang-Text für die 30 Tage, ähnlich wie Kopenhagen BAT. 48.

B 27-29: Über pangulak adji kabĕnaran, ein Mittel, bei dem Zitronensaft gebraucht wird. Nebst anderen Geistern wird Putĕri Idjo angerufen.

- B 30-33: Tudju djaja, gegen Menschen, die uns verachten.
- B 34: eine Zauberformel, welche kuntji, Schloß, genannt wird.
- B 34-35: Eine lange Überlieferungskette, welche nicht deutlich zu verfolgen ist. Aus mehreren Erwähnungen im Text geht hervor, daß die ganze Handschrift von einem *datu panawar* (Heilmeister) von dem *měrga* Surbakti aus der Gegend Si Tělu Kuru (auf der Karo-Hochebene) geschrieben wurde.

#### Pustaha (München, VM: ohne Nummer)

25 Faltblätter, 6,8 × 7,3 cm. Zwei ornamentierte Holzdeckel. Zeichnungen in Schwarz. Toba-bataksche Schrift mit nördlichem ta. Herkunft unbekannt.

Text über pangulubalang si tano gara. Die B-Seite ist fast ganz unleserlich.

#### 555 Bambusrohr (München, VM: Gr. 373)

An beiden Enden offen. Länge 19,3 cm, Durchmesser 4.4 cm. Toba-Batak. Sammlung Chevalier de Grez (um 1850).

Brief von dem Radja von Aek Bontar an Radja Borain (an der Küste, wird auch in einem Brief in der Sammlung Van der Tuuk genannt) als Antwort auf einen Brief des Residenten in Sibolga. Er weigert sich, nach Sibolga zu kommen, und teilt mit, er wolle selbst sein Recht suchen gegen Aek Lobu. Tuan Djuris wird genannt als einer derjenigen, die die Sache verzögern. Vgl. Kopenhagen BAT. 84.

#### **Bambusrohr** (München, VM: 89–432)

Länge 16,5 cm, Durchmesser 10,5 cm. Mit einem Knoten als Boden. Sammlung Martin.

Ein Reismaß mit dem Alphabet in Simalungen-Schrift in 18 Quadraten nebst Angabe der Zahlwerte der Silben.

# 557 Bambusrohr (München, VM: 89–443)

An beiden Enden offen. Länge 10.5 cm, Durchmesser 2,2 cm. Sammlung Martin.

Ein kurzer Drohbrief des Pengulu Nabiki in Karo-Sprache.

# Holztafel (München, VM: 92–131)

21 × 13,3 cm. Sammlung Martin II.

Auf beiden Seiten eine Windrose mit unsorgfältig mit Bleistift geschriebenen Inschriften in Toba-Sprache.

#### 559

#### Bambusdose (München, VM: 92-158)

Mit ornamentiertem Boden und Deckel. Höhe 10 cm, Durchmesser 4,3 cm. Ornamente und Text. Sammlung Martin II.

Toba oder Simalungun? Hatiha olo (ein Liebeszauber) und Anweisungen, welche zu beachten sind bevor man eine Reise antritt.

#### 560

#### Bambusdose (München, VM: 93-146)

Unten durch einen Knoten geschlossen. Mit einem ornamentierten Deckel. Hat einen Riß. Höhe ohne Deckel 8,2 cm, Durchmesser 6 cm. Sammlung Dr. Paster.

Der Text, zwischen Ornamenten geschrieben, ist ein karo-bataksches Klagelied (bilang-bilang).

#### 561

#### Bambusdose (München, VM: 93-147)

Unten durch einen Knoten geschlossen. Mit ornamentiertem Deckel. Höhe ohne Deckel 9 cm, Durchmesser 6,2 cm. Sammlung Dr. Paster.

Der Text, zwischen Ornamenten geschrieben, ist ein karo-bataksches Klagelied (bilang-bilang).

#### 562

# Büffelrippe (München, VM: 10-152)

Länge 30 cm, Breite 4,3 cm. Dieses und 10-153 angeblich "zwei Brandbriefe aus Elefantenrippen". Gekauft von I. Pell, München, 1910.

Auf der konvexen Seite Zeichnungen, auf der Innenseite ein karo-bataksches Klagelied (bilang-bilang).

#### 563

#### Büffelrippe (München, VM: 10–153)

Länge 33 cm, Breite 4,3 cm. Vgl. die vorhergehende Nummer.

Ebenfalls ein bilang-bilang.

#### 564

#### Orakelstäbchen (München, VM: 12-11-3)

10 Stäbchen aus Knochen (Schweinsrippen), an einem Ende durchbohrt und an einer Schnur aufgereiht. Länge ca. 20 cm. Sammlung Dr. Gustav Baermann, Sumatra.

Zeichnungen und Orakeltexte, karo-bataksch, z.B. djaka terdjabat ..., wenn man (zufälligerweise) dieses Stäbchen greift, so ...

#### Kalender (München, VM: 12-11-4)

Dünnes Beintäfelchen, oben giebelartig zurechtgeschnitten. Mit 12 Löchern am Rande und 30 in der Mitte. Herkunft wie Nr. 564.

Solche Täfelchen heißen in Karo *tjutjuk-tjutjuk*, in Simalungen *susukkara*. Durch die Löcher wird ein Draht gezogen, um die Tage zu zählen. – Dieses Stück hat auch Schriftzeichen, die aber keinen Text ergeben und wahrscheinlich nur als Ornament dienen. Ein schönes Exemplar, das jedoch keine Schrift trägt, ist Nr. 93–238 aus der Sammlung Martin.

#### 566 Bambusdose (München, VM: 13: 76-8)

565

Unten durch einen Knoten geschlossen. Mit einfachem Holzdeckel. Höhe 13 cm, Durchmesser 8,2 cm. Durchmesser des Deckels 9,7 cm. Sammlung des Photographen Taeschler (vor 1880).

Zwischen Ornamenten steht ein Simalungun-batakscher Text über Omina (pormunian) und ein Spruch, um sich unverletzbar zu machen.

#### **Bambusstreifen** (München, VM: 13–76–13)

Ein Streifen, ca. 23 × 2.5 cm und 2 Stäbchen, ca. 12 × 0,9 cm. Herkunft wie Nr. 566.

Ein karo-batakscher Drohbrief mit angebundenen Miniatur-Fußangeln.

#### **568** Bambusquerflöte (München, VM: 13–76-15)

Länge 47,3 cm. Durchmesser 3 cm. Herkunft wie Nr. 566.

Die Flöte hat zwei Inschriften in Simalungun-Sprache: poda ni tongon-tongonanta, eine traditionelle Schreibübung, worin die Namen von Kräutern auf dem Felde erwähnt werden (hier sehr kurz), und den Namen des Schreibers: si hombar si rattou baju, womit wohl gemeint ist: Si Hombar sin Rattou Baju, d.h. Hombar aus dem Dorfe Rattou Baju. Der Bambus wird buluh garang genannt, eine Bezeichnung, die meistens für ein größeres Bambusgefäß gebraucht wird.

#### **12 Bambusstäbchen** (München, VM: 20–6–41)

Je 15,5 × 1 cm. Sammlung Oberleutnant Hans Matthijsen, Haarlem.

Karo-bataksche Orakelstäbehen, eins davon hat jedoch auch das Wort bilang-bilang im Text.

# **2 Bambusrohre** (München, VM: 24–31–31a und b)

Beide mit einem Knoten, durch den ein Loch gebohrt ist, um sie mit einer Schnur aneinander zu binden. Die Schnur ist nur noch an 31b befestigt. 31a: Länge 26 cm, Durchmesser 4,9 cm; 31b: 26,7 cm bzw. 5 cm. Sammlung Wirz.

Toba-bakatscher Divinationskalender (porhalaan) auf 31a und dazugehöriger Text (pandjahai) auf 31b.

# **Knochen** (München, VM: 25–41–10)

Dreieckige Platte aus dem Schulterblatt eines Tieres. 16,5 × 9,5 cm. Mit eingeritzten Figuren und karo-batakscher Schrift. Erworben durch Tausch mit dem Museum für Völkerkunde, Frankfurt.

Auf beiden Seiten steht Schrift, die aber sehr nachlässig geschrieben ist. Die Platte ist vom Rauch so dunkel geworden, daß es nicht möglich war, die Inschrift zu lesen.

# **Knochen** (München, VM: 32-10-26)

Aus dem Schulterblatt eines Büffels. Dreieckig. 21 × 10 cm. Auf der einen Seite Zeichnungen, auf der anderen karobataksche Schrift. Sammlung M. Lattermann, durch Generalkonsul Maschmeyer.

Der Text ist eine Zauberformel, anfangend mit bissumillah.

# **573 Büffelrippe** (München, VM: 32–10–27)

35.5 × 3,5 cm. Auf der einen Seite Figuren, auf der anderen Seite karo-bataksche Schrift. Herkunft wie Nr. 572.

Die Inschrift bezieht sich vielleicht auf günstige Zeiten für das Pflanzen von Reis. Anfang: di nuwan nuwan ...

#### **574** Büffelrippe (München, VM: 32–10–28)

30,5 × 3,5 cm. Text auf der konvexen Seite, auf der Innenseite Figuren. Herkunft wie 572.

Der karo-bataksche Text bezieht sich auf Tagewählerei.

# **Bambusrohr** (München, VM: 32–10–63)

An einem Ende durch einen Knoten geschlossen. Mit zwei Rissen. Länge 13,5 cm, Durchmesser 5,5 cm. Text zwischen Ornamentbändern. Herkunft wie 572.

Der Text besteht aus drei karo-batakschen Zaubersprüchen, von denen wenigstens einer zu einem Liebeszauber gehört.

# Pustaha (Tübingen, Völkerkundliches Institut der Univ.: Batak C 1)

32 Faltseiten, 17 × 14 cm. Zwei Holzdeckel, einer mit einer geschnitzten Eidechsenfigur. Unvollständig, es fehlen der Anfang und Stücke von einigen der ersten zehn Blätter. Restauriert, aber nicht ganz korrekt. Zeichnungen in Schwarz. Tobabatakscher Text. Die Handschrift wurde 1955 von Dr. Joh. Winkler studiert. Seine Vorarbeiten sind bei Dr. Manik, der eine Beschreibung der Handschrift nicht in den Katalog aufgenommen hat, weil sie damals nicht zu finden war.

المناب والمستقدم المنافرين والمستقد وأنفي وستقلق المنافرة والمنافرة والمستقد والمستقدان والمستقد والمس

A 1-16: Der Titel fehlt, er war wohl Poda ni pangulubalang si tapi sindar di mata ni ari. Über ein Angriffsmittel mit Zeichnungen auf A 13-16.

A 16-32 und B 1-32: Poda ni pagarta di adji ni halak ... na morgoar pagar sipanalomon, Über ein Schutzmittel mit dem Namen pagar sipanalomon. Vgl. Nr. 377 und 406 im Katalog. - Überlieferungskette: Guru Hinombingan - Guru Mangalajang von dem marga Parapat - Guru Tinonahon ni Adji in Pulo Marisi - Guru Manambilung. Hierin kommt auf B 14-19 ein Abschnitt vor mit dem Titel Poda ni naga morsarang, Unterweisung über Naga morsarang. Das ist die Bezeichnung für das Büffelhorn mit oft prachtvoll geschnitztem Deckel, in dem pagar-Substanz aufbewahrt wird (siehe z.B. die Abbildungen im Katalog der Ausstellung in Genf 1981, Art des Indonésiens archaïques, 61-63). Obwohl man dem vorliegenden Text diese Bedeutung nicht entnehmen kann, ist sie doch sicherlich gemeint. Über die Funktion des Büffelhorns sagt der Text aber nichts aus. Dr. Winkler schrieb dem Verfasser am 1. Juli 1955, nachdem er die erste Seite dieses Abschnittes transkribiert hatte: "Ich ersah daraus, daß es sich um die Herstellung eines pagar handelt, und konnte feststellen, daß in meinem Toba-Batak-Buch darüber bereits allerlei vermeldet ist (vgl. S. 109, vorletzte Zeile, S. 112, Zeile 7 v. oben und die Abbildung auf der Tafel gegenüber S. 177)". B 20 folgt ein Poda ni porsimboraonta, über ein Amulett. Auch dieses ist wohl vom pagar sipanalomon abgeleitet, denn im letzten, stark verstümmelten Stück der Handschrift wird der pagar wiederholt erwähnt.

# 577 Archivstücke der Vereinigten Evangelischen Mission (Wuppertal, Archiv VEM Nr. A/w 4 a, c-h; 8 b)

Die von der Rheinischen Mission gesammelten Handschriften in Batakschrift auf Baumrinde. Papier und Bambus befinden sich im Völkerkunde-Museum der Vereinigten Evangelischen Mission in Wuppertal. Sie sind von Dr. Manik im Katalog als Nrn. 448–492 beschrieben. Es gibt aber noch Bataktexte in lateinischer Schrift im Archiv der Mission. Ein Teil davon sind Transkriptionen von ursprünglich in Batakschrift geschriebenen Texten. Diese werden hierunter verzeichnet. Daneben sind auch Übersetzungen in die Bataksprache da, welche Material bieten für das Studium des christlichen Sprachgebrauchs in der Batakkirche. So findet man (Nr. A/w 4 c g) Kirchenlieder. Katechismus usw., übertragen in den Simalungun-Dialekt von Pamatang Bandar durch Missionar Gottfried Simon und Guru Ambrosius Simatupang, in Form von kleinen hektographierten Broschüren von 1906. Um 1936 waren diese in Simalungun schon ganz legendär geworden. – Ursprünglich batakschen Stoff behandelt 4 h: Taringot tu hatotompa ni tano on di mulana. Mythen über die Weltschöpfung, aufgezeichnet um 1900 von einem batakschen Gehilfen für Missionar G. Simon. Obwohl die Mythen aus Simalungun stammen, wurden sie in der Toba-Sprache geschrieben. Die Aufzeichnungen umfassen 21 Seiten (21 × 16,5 cm). – Von Missionar August Schreiber stammen in die Batak-Sprache übersetzte biblische Bücher (Nr. A/w 4 a, ca. 14 Schreibhefte). Auch Missionar Deppermanns Aufzeichnungen zur Simalungun-Lexikographie sollen sich im Archiv befinden.

Im Jahre 1970 wurde dem Archiv handschriftliches Material aus dem Nachlaß von D. Ludwig I. Nommensen durch Schw. Marie Nommensen und Frau Lore Nommensen, Bordesholm, übergeben. Die Sammlung (Nr. A/w 8 b) ist jetzt in 33 Nummern eingeteilt, meist kleine Notizbücher und Schreibhefte. Einige dieser Nummern werden nachstehend beschrieben.

Die Hefte 10, 26–29 und 31 enthalten Erzählungen usw., transkribiert aus einem Manuskript in Batakschrift, welches Guru Sinangga *marga* Matondang aus Sait ni Huta in Silindung im Jahre 1872 für L. I. Nommensen geschrieben hatte. Die Transkriptionen sind von verschiedenen Händen gemacht und in ihrer Qualität sehr unterschiedlich. Es gibt mehrere Duplikate in den Heften, so ist Heft 31 nur ein schlechtes Duplikat von Heft 28, weshalb wir es im Folgenden außer acht lassen.

Eine Abschrift in Batak-Schrift von Guru Sinanggas Manuskript wurde von Nommensen an H.N. van der Tuuk gesandt. Diese ist jetzt in der Universitätsbibliothek Leiden, Cod. Or. 3396 (siehe die Beschreibung in Codices Batacici, 1977, S. 198–200). Dieser Text wurde transkribiert von M.T. Mostert-Silitonga (Cod. Or. 12605z). Um 1939 hatte der Verfasser ein Exemplar der Transkription von Guru Sinanggas Manuskript von Missionar Nommensen jr. geliehen. Sein damaliger Assistent, Djaporman Saragih († 1980, Sohn von J. Wismar Saragih, über den J.L.

Swellengrebel berichtet in VKI 82, S. 165–181), machte davon Abschriften in Maschinenschrift. Davon war nach dem Kriege noch ein Exemplar in der Handschriftensammlung des Museum Nasional in Jakarta unter Nr. Vt. 157 vorhanden. Wismar Hutagalung hat daraus das erste Kapitel, Mula ni djolma, publiziert in seinem Buch Adat taringot tu ruhut-ruhut ni pardongan saripeon di halak Batak, Jakarta 1963, S. 77 ff. und einige andere Stücke in Zeitschriften. Die Abschrift ist jetzt in Jakarta nicht mehr zu finden. Schon früher, 1938, hatte Mangaradja Salomo gelar Patoean Sarangnadiborngin eine etwas freie Bearbeitung der ersten zwei Kapitel aus Guru Sinanggas Werk aufgenommen in sein Buch Tarombo Borbor-morsada, S. 7 ff.

Im Leidener Cod. Or. 3396 sind die Kapitel nicht numeriert. Das ist dagegen der Fall in den Transkriptionen, und in Heft 27 findet man eine Liste der Titel. Sie wird hier reproduziert mit Angabe der Hefte, in denen die Kapitel vorkommen, wo möglich auch der Anfangsseiten (in Kursive) und der Anfangsseiten in Cod. Or. 3396 (L). Wo möglich und nötig, ist eine deutsche Übersetzung des Titels beigefügt.

- 1. Mula ni djolma (Der Ursprung der Menschen) 28,1; stimmt überein mit Hs. Jakarta Vt. 157,1; nicht in L.
- 2. Mula ni tano (Der Ursprung der Erde) 28,11; Seite 13 stimmt überein mit L 1. Auch in 10,127.
- 3. Mula ni parrumaon (Der Ursprung des Hausbaus) 28,36; L 6.
- 4. Nai Hotang Hotari 10,221; L 20.
- 5. Tuan Marsangkap 10,250; L 25.
- 6. Tuan Marrungke Dolok 10,280; L 31 (1/2 Seite).
- 7. Anak ni bagudung (Das Rattenjunge) 10,283; L 31.
- 8. Gordang ling (Die sprechende Trommel) 10,298; L 34.
- 9. Si Radja Andurabion 10,307; L 36.
- 10. Rasian ni piso (Über Zeichen an Messern) 10,325; L 40.
- 11. Partiga-tiga hudon (Der Topfhändler) 10,331; L 44.
- 12. Na so ra olion (Das Mädchen, das nicht heiraten wollte) 10,335; L 45.
- 13. Si Adji di Angkola (vgl. OVB 118) 10,344, 415; L 47.
- 14. Über einen freigebigen und einen geizigen Bruder 10, 419-32; L 56.
- 15. Rangsa ni tonun (Über das Weben) 27; L 59.
- 16. Rangsa ni ende (Über Liedchen) 27,10; L 59.
- 17. Rangsa ni parhaumaon (Über die Feldarbeit) 10; L 64.
- 18. Rangsa ni tataganing (Über die Trommel, in Wirklichkeit handelt das Kapitel über Büffelopfer) 10; L 64.
- 19. Pangandungon (Über die Sprache der Klagegesänge) 27,10; L 66 (auf L 69 eine Lobrede auf Nommensen).
- 20. Disoluk Hasibuan do Borbor (Wie der Stamm Hasibuan das Gebiet des Stammes Borbor besetzte) 10: L 69.
- 21. Tabas mangalo musu (Beschwörungsformel gegen den Feind) 10; L 73.
- 22. Ende-ende ni pordjudji talu (Lied eines unterlegenen Spielers) 10; L 73.
- 23. Tabas ni santi-santi (bei pormanuhon, Beschwörungsformel über den Reis beim Hahnorakel) 10; L 73.
- 24. Tabas ni tanduk (Beschwörungsformel über das Trinkhorn) 10; L 74.
- 25. Tabas ni manuk (Beschwörungsformel über den Hahn) 10, 29,1; L 74.
- 26. Rangsa ni ende II (Über Liedchen) 10, 29,4; L 76 (und rangsa ni umpama, über Sprichwörter, L 77).
- 27. Si Boru na Tumandi (OVB 93b) 10, 29,8; L 41. Herausgegeben von J. H. Meerwaldt, Handleiding tot de beoefening der Bataksche taal, 1904, S. 133–138. Dort sind noch drei andere Erzählungen aus einem Manuskript von Guru Sinangga veröffentlicht, welche weder in dieser Liste, noch in L vorkommen.

- 27a. Turi-turian ni Datu Poring na marabuhon ibotona (Geschichte von Datu Poring, der Gemeinschaft hatte mit seiner Schwester) nur in L 43.
- 28. Sinaboru Surungan 10, 29,16; L 43.
- 29. Pinangidohon ni tondi 10, 29,21; L 78.
- 30. Pandjodjor ni tonggoon begu 10, 29,26; L 78.
- 31. Si Djurang Mandopa (OVB 117h) 10, 29,31; L 81.
- 32. Si Adji Marimbulu Bosi (OVB 119e) 10 (-220), 29,65; L 87.
- 33. Radja Parngongo 29,131-140; L 104.
- 33a. Si Mamora na Oto 26; L 106.
- 34. Si Tuan na Gundong 27, 26, 10,387, 413; L 108.
- 35. Sinaboru Haen na Boru 27, 26, 10,389-412; L 110.
- 36. Hata-hata ni pormanuhon 27, 26; L 125.
- 37. Rambu siporhas 27, 26; L 127.
- 38. Parbuhitan 27, 26, 10,433; L 128.
- 39. Suhat ni borotan 27, 10,437; L 134.
- 40. Pangalele ni horbo 27, 10,437; L 134.
- 41. Pamusatan ni parbuhitan 27, 10,439; L 135.
- 42. Sulang ni horbo 27, 10,440; L 135.
- 43. Horbo marobo mit tonggo-tonggo 27, 10,441-445; L 135-138.

#### Der Inhalt der einzelnen Hefte ist:

- Heft 10 Stücke aus Kapitel 32, 16–28, 2, 31, 32, 4–13, 34, 35, 34, 13, 14, 38–43 und wahrscheinlich noch aus anderen Kapiteln (Teilweise photokopiert in Leiden Cod. Or. 14649).
- Heft 26 Kapitel 33a-38.
- Heft 27 (Kurze Skizzen für Predigten.) Danach aus Guru Sinanggas Manuskript Kapitel 6 43, nochmals 15, 16, 19, 34 43 (Teilweise photokopiert in Leiden Cod. Or. 14649).
- Heft 28 Kapitel 1-3 (91 S.) Photokopie in Leiden Cod. Or. 14649.
- Heft 29 Kapitel 25-33 (140 S.) Photokopie von S. 4 140 in Leiden Cod. Or. 14649.
- Heft 32 (28 Seiten, 21,7 × 17 cm) enthält die Transkription eines *pustaha*, nicht von Guru Sinangga, mit dem Titel: *Poda ni pamusatan ni pagar subutan mula djadi*, und ein Fragment von 8 Seiten mit ins Bataksche übersetzten Erzählungen.
- Heft 33 (8 Seiten,  $33 \times 21$  cm) ist ein Aufsatz in toba-batakscher Sprache mit dem Titel Santi Rea, das große Opferfest. Die Orthographie ist die holländische mit oe anstatt u.

Ohne eigene Nummer befindet sich bei Heft 27 ein Bündel von 80 Seiten (21,7 × 17,3 cm) mit Transkriptionen aus (einem oder mehreren?) pustaha des Guru Sinangga ni Adji. Titel hierin sind: Poda ni pamusatan ni tanggak marngalu; pangulubalang boru tambak saribu; parmasak ni pagar pamalohi ni Muladjadi na bolon; pamusatan ni pagar pangorom na bolon. Das letzte Stück handelt über suhat ni borotan usw. mit einem tonggo-tonggo übergehend in die Geschichte von Si Deak Parudjar (vgl. Kapitel 39–43). Aus den Überlieferungsketten geht hervor, daß Guru Sinangga zu dem marga Matondang gehörte; er schrieb die pustaha für seinen Schwiegersohn Ama ni Barita Laut Radja Langgus marga Simarangkir in Sitaeram. Der marga Matondang ist eng verwandt mit Pasaribu. Daher die Angabe von Guru Wismar Hutagalung in seinem oben zitierten Buch, S. 70, daß Guru Sinangga zu dem marga Pasaribu gehörte.

Originale pustaha von Guru Sinangga befinden sich in den folgenden Sammlungen:

Amsterdam, Tropenmuseum A 4170 C (pormanuhon), für Radja Langgus,

Leipzig, MfV: SAs 5493 (Katalog Manik Nr. 358, taoar), für Ama ni Barita Laut,

Manchester, John Rylands University Library Bat. 30 (Cat. Ricklefs and Voorhoeve, p. 18, pagar pangorom na bolon), für Radja Langgus,

Minneapolis, University of Minnesota Libraries No. 577252 (porbuhitan), "für meinen Schwiegersohn aus dem marga Simarangkir". Der Text dieser Handschrift stimmt überein mit Kapitel 38.

# ABKÜRZUNGEN

(Ergänzungen zum Katalog, VOHD XXVIII, S. X)

Chester Beatty Voorhoeve, P.: The Chester Beatty Library. A catalogue of the Batak Manuscripts. Dublin 1961.

Codices Batacici Voorhoeve, P.: Codices Batacici. Leiden 1977.

Copenhagen 4,1 Voorhoeve, P.: Batak Manuscripts. With a contribution by Carl Schuster. Copenhagen 1975. (Catalogue

of Oriental Manuscripts, Xylographs, etc. in Danish Collections. Vol. 4, part 1.)

Katalog Manik, Liberty: Batak-Handschriften. Wiesbaden 1973. (Verzeichnis der orientalischen Handschriften in

Deutschland. XXVIII, 1.)

OVB Voorhoeve, P.: Overzicht van de volksverhalen der Bataks. Thesis. Vlissingen 1927. Repr. 1977 in

Voorhoeve: Codices Batacici.

VKI Verhandelingen van het Koninklijk Instituut voor Taal-, Land- en Volkenkunde.

# ERWÄHNTE LITERATUR

(Ergänzungen zum Katalog, VOHD XXVIII, S. 246)

Agthe, Johanna: Arm durch Reichtum. Sumatra: eine Insel am Äquator. Frankfurt am Main 1979. (Roter Faden zur Ausstellung. Museum für Völkerkunde Frankfurt am Main. 5)

Art des Indonesiens archaïques. Geneve: Musee Rath 1981.

Bartlett, H. H.: The sacred edifices of the Batak. (Occasional contribution from the Museum of Anthropology of the University of Michigan. No. 4. 1934. – Repr. in Michigan Papers on South and Southeast Asia. 5. Ann Arbor 1973.)

Das Buch im Orient. – Bayerische Staatsbibliothek. Das Buch im Orient. Handschriften und kostbare Drucke aus zwei Jahrtausenden. Ausstellung 16. November 1982–5. Februar 1983. Wiesbaden 1982.

Hoetagaloeng, Waldemar: Poestaha taringot toe tarombo ni Bangso Batak. Lagoeboti 1926.

Hutagalung, Wismar: Adat taringot tu ruhut-ruhut ni pardongan saripeon di halak Batak. Djakarta 1963.

Manik, Liberty: Batak-Handschriften. Wiesbaden 1973. (Verzeichnis der orientalischen Handschriften in Deutschland. 28.)

Meerwaldt, J. H.: Handleiding tot de beoefening der Bataksche taal. Leiden 1904.

Neumann, Johann Heinrich: Karo-Bataks-Nederlands woordenboek. Medan 1951.

Ricklefs, M.C. and P. Voorhoeve: Indonesian Manuscripts in Great Britain. A Catalogue of Manuscripts in Indonesian Languages in British Public Collections. Oxford 1977. (London Oriental Bibliographies. Vol. 5).

Salomo, Mangaradja, gelar Patoean Sarangnadiborngin: Tarombo Borbor-morsada. Balige 1938.

Saragih, J. Wismar: Partingkian ni hata Simaloengoen. Simaloengoen Bataks verklarend Woordenboek. Lagoeboti 1936.

Skeat, Walter William: Malay Magic, being an introduction to the folklore and popular religion of the Malay Peninsula. London, New York 1900. – 2. impr. London 1965.

Swellengrebel, J. L.: In Leijdeckers voetspoor. Anderhalve eeuw bijbelvertaling en taalkunde in de Indonesische talen. 2: 1900–1970. 1978. (VKI 82).

Voorhoeve, P.: Batak Manuscripts. With a Contribution by Carl Schuster. Copenhagen 1975. (Catalogue of Oriental Manuscripts, Xylographs, etc. in Danish Collections. Vol. 4, part 1.)

ders.: Codices Batacici. Leiden 1977. (Codices manuscripti. 19.)

ders.: "Elio Modigliani's Batak Books". Archivio per l'Antropologia e la Etnologia CIX-CX, Firenze 1979-80, p. 51-96.

ders.: "Sanskrit maandnamen in het Bataks". BKI 128. 1972, p. 494-496.

# II. SÜDSUMATRANISCHE HANDSCHRIFTEN

Beschrieben

von

P. VOORHOEVE

#### Berichtigungen zum Katalog, VOHD XXIX

Tafel I, Spalte Pasemah, unten: Die zweite Form von kuh soll nicht zwei, sondern drei Punkte nebeneinander haben; mit zwei Punkten heißt es kah.

Tafel VIII, Originalgröße ist zu lesen: 2/3 der Originalgröße.

- S. 3 in der Anm.: BKJ: zu lesen BKI. Ebenso S. 7, Z. 10.
- S. 6, Z. 40. Die Sammlung J. H. Beltmann ist jetzt im Museum Nusantara, Delft.
- S. 10, Z. 5. Statt Der Inhalt der meisten Baumrindebücher ist, lies: Die meisten Baumrindenbücher sind ...
- S. 18, Z. 4. Ergänze: Alphabet mit buwah ngimbang.
- S. 18, Z. 5 ist zu lesen: Vier Pantuns (redjung).
- S. 22, Z. 14. Ergänze: Der Name Petani kommt auch in Besemah vor, siehe TBG 42, S. 492 (piagem vom Sultan von Palembang an Pangeran Mangkuradja in Patani in Pasemah, 1776 A.D.). Nach Mitteilung von W. Collins liegt es nordöstlich von Pagaralam und ist der Sitz des Pasirahs von sumbai Mangku Anom.
- S. 24 und S. 25: Nr. 19 und Nr. 20 haben Alphabete mit buwah ngimbang.
- S. 32, Nr. 39: I.C. 73084d ist zu lesen: I.C. 37084d.
- S. 39, Z. 6. ka zu lesen: ku.
- S. 47, Z. 4 zu lesen: 'ini lajang budjang malang. malang di'unde kawirisan.
- S. 47, Z. 33 zu lesen: djandjang ku bumi dangin langit.
- S. 48, Z. 26 zu lesen: ka'ase bumi 'atija.
- S. 49, Z. 11. mibabar zu lesen: mababar.
- S. 49, Z. 29. ku zu lesen: ka.
- S. 50, Z. 13 zu lesen: malang di'unde kawirisan.
- S. 50, Z. 30. makaki (???) zu lesen: makake.
- S. 50, Z. 40. mangate zu lesen: mangato.
- S. 56, Z. 30. hamisan zu lesen: hamisaran.
- S. 58, Z. 3 vielleicht auch o zu lesen: aber ui.
  S. 58, Ende. Ergänze: Es findet sich aber auch einmal in der Hs. Nr. 1.
- S. 65. Statt I.C. 9785:10, zu lesen: I.C. 9785:11.
- S. 66. Frankfurt, Z. 9 und 10. Statt 23844 und 23845 zu lesen: 33844 und 33845.
- S. 67, Kern, Z. 2. Statt de zu lesen: dl.
- S. 67. Statt Maas zu lesen: Maass.

#### **EINLEITUNG**

Nach Erscheinen meines Katalogbandes Südsumatranische Handschriften im Jahre 1971 (VOHD XXIX, im folgenden als "Katalog" bezeichnet), wurden 23 weitere südsumatranische Handschriften gefunden, und zwar zwei Rentjonghandschriften im Natur-Museum der Coburger Landesstiftung mit Abteilung für Völkerkunde in Coburg, eine im Reiß-Museum in Mannheim und eine im Museum für Völkerkunde in München, an Lampunghandschriften 8 im Museum für Völkerkunde in Frankfurt am Main und 11 in der Bayerischen Staatsbibliothek in München. Die Rentjonghandschriften sind auf Bambus geschrieben. Von den Lampunghandschriften sind 18 auf Baumrinde geschrieben, die 19. auf europäischem Papier in Heftform.

Die Gesamtzahl der in deutschen Sammlungen nachgewiesenen südsumatranischen Handschriften beträgt jetzt 67, von denen die Nummern 1 bis 44 im Katalog beschrieben sind, die Nummern 45 bis 67 in diesem Supplement. Davon sind Nummern 1 bis 21 und 64 bis 67 in der Rèntjongschrift geschrieben, Nummern 22 bis 63 in der Lampungschrift.

In der Einleitung zum Katalog habe ich die südsumatranischen Handschriften in sieben Gruppen eingeteilt. Jetzt möchte ich aber noch zwei Gruppen hinzufügen und die folgende Einteilung vornehmen:

- 1. Epische Literatur, vorwiegend mündlich überliefert. Man sehe darüber meinen Aufsatz "Some notes on South-Sumatran Epics" in Spectrum, S. 92-102, und Hinweise in der Bibliographie, S. 591-620. Die Epen heißen in der Lampungsprache tětimhai, etwa: Urgeschichte (vgl. javanisch těmbe, zum ersten Mal), und mittelmalaiisch andai-andai oder guritan. Das Wort andai-andai bezieht sich wohl auf den gesungenen Vortrag (vgl. Toba-Batak ende, Lied, Karo-batak ënde-ëndên). Im Malaiischen bedeutet andai Beispiel, Gleichnis, Vorbild, ist also synonym mit umpama. Bei den Toba-Batak haben die umpama, Gleichnisse, meistens die Form vierzeiliger Verschen. Guritan für eine gesungene Geschichte ist ein javanisches Wort. Diese Epen sind in reimloser Poesie in der künstlichen Literatursprache abgefaßt. Ohne fremde Anregung schriftlich überliefert wurden nur zwei Epen im Lampunggebiet: Tatimbai Anak Dalom und Tatimbai Si Dajang Rindu (siehe aber unten unter Gruppe 8). Die Münchner Handschrift Lamp. 11 (s. u. Nr. 63) enthält einen besonders guten Text des letztgenannten Epos.
- 2. Genealogische Texte, meistens mit Bestimmung der Grenzen von Stammesgebieten. Dazu gehört ein großer Teil der K\u00e4rintjitexte, die in meinem Aufsatz "Kerintji Documents" (BKI 126, 1970, S. 369-399) verzeichnet sind. Im Jahr 1975 fand W. Watson in K\u00e4rintjitexten. Zu dieser Gruppe geh\u00f6ren auch eine von L.C. Westenenk publizierte Horninschrift aus B\u00e4ngkulu (TBG 58, 1919, S. 448-460) und die von D. van Hinloopen Labberton in Mededeeling no. 4 van de Afd. Volkenkunde van het Kon. Koloniaal Instituut (Amsterdam 1932) mit einer ziemlich fantastischen \u00dcbersetzung ver\u00f6ffentlichte Kupferurkunde in der R\u00e4ntjongschrift. Ein kurzes Beispiel einer solchen Genealogie bietet ein Abschnitt der Dresdner Handschrift Nr. 34225 (Nr. 17 unseres Katalogs). In Lampungschrift sind mir dergleichen Texte nicht bekannt.
- 3. Rechtsliteratur, siehe Katalog S. 3. Das älteste Beispiel, ein auf einheimischem Papier geschriebenes Büchlein in Tandjung Tanah, Kerintji, hat nur eine Nachschrift in der Rentjongschrift, den Text aber in einer alten javanischen Schriftart. Die Sprache ist Malaiisch (Kerintji Documents, Nr. 160, Transkription Nr. 214 in der vollständigen Sammlung). In Lampungschrift gibt es einen

- Rechtstext in javanischer Sprache mit dem Titel Djunggul Muda (jav. Djugul Muda) in der Handschrift des Tropenmuseums, Amsterdam, 1273/1a.
- 4. Von der moralistischen Literatur in der Lampungsprache findet sich am Anfang derselben Handschrift ein vereinzeltes Beispiel.
- 5. Die Literatur der budjang (Jünglinge) und gadis (Mädchen) und
- 6. die Literatur des *dukun*, des Priesters der alten Religion, Arztes und Wahrsagers, sind in den deutschen Sammlungen gut vertreten und im Katalog behandelt. Der Inhalt der Münchener Baumrindenhandschriften gehört zumeist zur 6. Gruppe. Es gibt darin aber auch ein paar Beispiele einer Gattung, die im Katalog noch nicht erwähnt wurde, d.h.
- 7. die Handbücher des djuara, des Hahnenkämpfers.
- 8. Die islamisch-religiösen Texte sind im Katalog auf Seite 9 erwähnt; es kann jetzt hinzugefügt werden, daß auch von dieser Gruppe ein Text in Lampungschrift und javanischer Sprache vorkommt, und zwar die als dem Besitzer glückbringend geschätzte Personenbeschreibung des Propheten Muhammad (arab. sifat an-Nabi). Eine besondere Stellung in dieser Gruppe nehmen einige Texte ein, welche offenbar aus der Übergangszeit von der Volksreligion zum Islam stammen. Einer davon ist die Geschichte von Si Burung Pingai, welche die literarische Form eines andaiandai (Gruppe 1) hat, aber nach seinem Inhalt zu den religiösen Texten (Gruppen 6 und 8) gehört.
- 9. Als letzte Gruppe nennen wir auch hier wieder die Briefe sachlichen Inhalts.

# BESCHREIBUNGEN



# LAMPUNGHANDSCHRIFTEN

Die folgenden 8 Baumrindenbücher in Lampungschrift im Museum für Völkerkunde zu Frankfurt am Main stammen aus der Sammlung von Dr. J. Elbert, der im Jahre 1908 als Geologe Sumatra besuchte.

#### **Magie** (Frankfurt/M., MfV, N.S. 13263)

Baumrindenbuch von 12,3 × 10 cm. 18 Faltblätter und ein Umschlag mit einem Riß. Nur die a-Seite ist beschriftet

Enthält magische Zeichnungen, Amulette und Zaubersprüche.

# 46 Magie (Frankfurt/M., MfV, N.S. 22746a)

Fragment eines Baumrindenbuches von  $10.4 \times 10.8$  em. 6 Faltblätter, nur auf einer Seite beschriftet. Blatt 1 ist nach innen gefaltet und mit einem aus Blatt 3 geschnittenen Streifen an das zweite Blatt geklammert. Beschriftet ist nur a1 und a2, ziemlich deutlich, mit schwarzer Tinte, doch sind alle Zeilen fragmentarisch, weil an der rechten Seite ein Stück abgeschnitten ist. Auch vor a1 fehlt wahrscheinlich ein Stück; ein kleiner Rest von einem vorhergehenden Blatt ist noch übrig. Nachdem das Stück an der rechten Seite abgeschnitten worden war, wurden auf der zweiten Hälfte von a2 und auf a3 5 mit hellerer Tinte und mit einem Pinsel Zeichnungen gemacht.

Die Inschrift war wahrscheinlich ein Zauberspruch, welcher geheimgehalten werden sollte, daher die Faltung des ersten Blattes.

#### 47 Unbestimmt (Frankfurt/M., MfV, N.S. 22746b)

Baumrindenbuch von  $16.3 \times 15.2\,\mathrm{cm}$ . 11 Faltblätter Nur die a-Seite ist beschriftet. Am rechten Rand von al fehlt ein Streifen.

Der Text ist zum Teil verwischt und durch Schmutz unleserlich.

# 48 Zaubersprüche (Frankfurt/M., MtV, N.S. 22746c)

Baumrindenbuch von  $9.9 \times 13.5$  cm. 10 Faltblätter und ein Umschlag von 3 Blättern. Nur die a-Seite ist beschriftet (al. 10 und noch eine Zeile und eine Silbe auf al.1, der Innenseite des Umschlags). Die Form der Buchstaben nga und wa weicht von den bisher bekannten Formen ab. (Siehe Tafel 3, Abbildung 1.)

Der Text enthält eine Reihe von Zauberformeln (mantera), viele davon gegen Gift (wisa und buruwang). In der Sprache ist viel Malaiisch.

# 49 Zaubersprüche (Frankfurt/M., MfV, N.S. 22746d)

Baumrindenbuch von 13 × 14,3 cm. 14 Faltblätter und Umschlag. Zwischen Blatt 14 und dem Umschlag ein "Rücken" von 1,5 cm Dicke. a1-11 sind beschriftet, das Meiste ist aber unleserlich geworden. a12 und a13 sind unbeschriftet, auf a14 und auf der Innenseite des Umschlags steht wieder unlesbare Schrift.

Das lesbare Stück auf a1 ist ein Zauberspruch, in dem der Name Djabara'il genannt wird. N.B. Die Baumrindenhandschrift N.S. 22746e mit 13 Faltblättern von 13 × 10 cm enthält arabische Formeln mit malaiischen Aufschriften in arabischer Schrift.

#### 50 Liebeszauber (Frankfurt/M., MfV, N.S. 31707)

Baumrindenbuch von 6 x 7 cm. 27 Faltblätter und Umschlag. Nur die a-Seite ist beschriftet (a3-17 Schrift; a27 zwei menschliche Figürchen).

Liebeszauber, z.B. ein paarmal tu(n)duklah kasih sai ma(n)dusija kapada aku, es beuge sich die Liebe aller Menschen für mich.

#### 51 Klagelied (Frankfurt/M., MfV, N.S. 31708)

Baumrindenbuch von 10,7 × 9,1 cm. 6 Faltblätter und Umschlag. Auf der nicht geglätteten Außenseite sind die Seiten 2-4 beschriftet.

Der Text scheint ein hiwang, Liebesklage, zu sein. Am Ende steht ini tartulis 24 hari bulan djěmadil awal, dies ist am 24. des 5. Monats geschrieben (malaiisch), aber ohne Jahresangabe. Auf der anderen, geglätteten Seite der Rinde sind mit grauer Farbe magische Figuren gezeichnet.

# **Zaubersprüche** (Frankfurt/M., MfV, N.S. 31709)

Baumrindenbuch von 15,8 × 10,3 cm. 12 Faltblätter. Nur die a-Seite ist beschriftet.

Beschwörungsformeln wie: A(n)tu darat darah kuning rasululah gugur di lawĕt mulamu djadi, Geister des Festlandes, gelbes Blut des Gottesgesandten, in das Meer gefallen, ist euer Ursprung usw. Auf al 1-9 ein paar magische Zeichnungen mit Beischriften, auf a8 ein Tier mit sechs Pfoten.

Die 11 Lampunghandschriften in der Bayerischen Staatsbibliothek, München (BSB), wurden 1911–12 vom Kaiserl. Vicekonsul Dr. Hermann Budenbender (Batavia) im Inneren Sumatras für den Bibliothekar und Orientalisten Dr. Emil Gratzl erworben. Sie trafen am 10.4.1912 in der Bibliothek ein und wurden bezahlt mit 13,36 Mark = fl. 7,87 1/2.

#### Zaubersprüche (München, BSB, Cod. Lamp. 1)

Baumrindenbuch von 13,5 × 14 cm. 11 Faltblätter. Die eine Seite (al-11) ist von verschiedenen Händen ganz beschriftet, namentlich die Schrift auf a9 ist abweichend. Auf der Rückseite sind nur zwei Seiten beschriftet (b11 und b10), am selben Ende des Rindenstreifens anfangend wie Seite a.

Der Text, der zum Teil verwischt ist, besteht hauptsächlich aus Zaubersprüchen in Lampungsprache, z.B. gegen Gift (wisa) und gegen eiserne Waffen (kapa(n)daijan běsi = Eisen(beschwörungs)-kunde). Außer Allah, Muhammad, Ali und Fatimah wird auch der Ahn Sai Pahit Lidah angerufen.

Auf a3 steht das Lampungalphabet mit einer gewissen Zahl von Punkten über jedem Buchstaben, die den Wert der Buchstaben in der Wahrsagerei angeben: ka (3), ga (2), nga (3), pa (1?), ba (3), ma (2), ta (3), da (4), na (3), tja (2), dja (3), nja (1?), ja (7), 'a (2), ra (3), la (4?), sa (3), wa (5), ha (3), gra (3). Es folgt auf a4 ein magisches Quadrat (mal. kětika lima), das meistens zur Divination dient, hier aber, weil kein Divinationstext dabei ist, wahrscheinlich als Amulett gemeint ist.

#### Vorschriften für den Geschlechtsverkehr (München, BSB, Cod. Lamp. 2)

Baumrindenbuch von 16.5 × 13 cm. 11 Faltblätter. Am Anfang ist ein Stück des Rindenstreifens abgeschnitten, so daß der erste Teil des Textes fehlt. Seite a ist ganz beschriftet, jedes Blatt mit 7 Zeilen. In derselben Weise wird der Text auf b1 7 fortgesetzt, auf b8 folgen noch zwei Zeilen. Der Rest von b8 und b9 11 ist nicht beschriftet, wohl aber liniiert.

Der Inhalt besteht aus Vorschriften für den Geschlechtsverkehr in Lampungsprache mit ziemlich vielen arabischen Wörtern. Ein Teil des Textes besteht aus Sprüchen (*mangmang*, im Kroë-Dialekt nach Helfrichs Wörterliste *měmang*) und Gebeten (*du'a*). Dieser Text gehört wohl zur Literatur des *dukun* (Gruppe 6), enthält aber auch Elemente aus den Gruppen 4 und 8.

# **Zaubersprüche usw.** (München, BSB, Cod. Lamp. 3)

Baumrindenbuch von 11,5 × 9,5 cm. 15 Faltblätter und Umschlag.

Auf der Innenseite des Umschlags und auf al finden sich magische Zeichnungen und einige gekritzelte Buchstaben. Auf a2-11 Zaubersprüche, namentlich gegen Tiger (matjan), in Lampungsprache mit malaiischen und arabischen Wörtern. Anfang: Bismillahhir rahmannur rahim. Ein Beispiel: Singa gělarmu surlulah gělarku samat sadara kita, dein Name ist Singa (Löwe), mein Name ist Surlulah (Gesandter Gottes), wir sind ewig Brüder.

al5-all (in der entgegengesetzten Richtung geschrieben) eine Liste von Eigennamen, wahrscheinlich Geister bezeichnend. Anfang: Sang ratu abang-abang sang ratu ubu(ng) u(bung) sang ratu Pakuwan Padjadjaran (Königreiche in West-Java). Auch Ba(n)těn wird erwähnt.

Auf der b-Seite befinden sich nur drei Zeilen Schrift auf b14, sie enthalten ein Spiel mit Silben: Ja-ma-ra-dja, Dja-ra-ma-ja usw.

#### **Zaubersprüche** (München, BSB, Cod. Lamp. 4)

Baumrindenbuch von  $13 \times 6,5$  cm. 16 Faltblätter. Nur a1-6 und b5-4 sind beschriftet, z.T. mit hellbrauner, z.T. mit schwarzer Tinte.

#### al-2 fast ganz verwischt.

Auf a3-4 ein Spruch, der sich auf das mystische Licht bezieht: takalaku di awang-awang nur kadim namaku, turun di naraka n(u)r ka'inah namaku, turun di bumi n(u)r Muhěmat namaku, usw.: Im Luftraum heiße ich Ewiges Licht, niedergefahren zur Hölle heiße ich Ka'inah-Licht, herabgekommen zur Erde heiße ich Licht Muhammads.

#### 57

#### Zaubersprüche (München, BSB, Cod. Lamp. 5)

Baumrindenbuch von 7,5 × 8 cm. 20 Faltblätter und ein kleiner Umschlag. Die Blätter al b20 und a2 b19 sind beschädigt.

al-19 und b20-6 sind beschriftet mit Zaubersprüchen, hauptsächlich gegen eiserne Waffen und Gift. Die Sprache ist zumeist Malaiisch. Neben Allah, Muhammad, Baginda Ali usw. wird auch wieder (wie in Nr. 53) S(ai) Pahit Lidah erwähnt.

#### **Zeichen an Kampfhähnen** (München, BSB, Cod. Lamp. 6)

Baumrindenbuch von 11 × 12 cm. 16 Faltblätter. Beide Seiten der Rinde sind vollständig beschriftet. Die Schrift auf dem ersten und dem letzten Blatt der a-Seite, welche die Außenseite der Handschrift bilden, ist ganz unleserlich geworden. Wahrscheinlich ist die Handschrift nicht mehr vollständig und es fehlen Blätter am Anfang und am Ende.

Ein sehr ausführlicher Text in Lampungsprache über Glücks- und Unglückszeichen an Kampfhähnen (Lamp. tuah manuk, Mal. tuah ajam).

Zwei solcher Handschriften sind in Faksimile veröffentlicht in Van der Tuuk, Les manuscrits lampongs en possession de M. le Baron Sloet van de Beele, Leide 1868, S. 4–5 (Hs. A, jetzt im Tropenmuseum, Amsterdam, Nr. A 4161 A) und S. 14-16 (Hs. C, jetzt im Nationalmuseum, Kopenhagen, Nr. C.a.181, s. P. Voorhoeve, "A Lampung Manuscript" in: Copenhagen 4,2, S. 146). Eine Handschrift wurde in lateinischer Umschrift veröffentlicht in Helfrich, Verzameling Lampongsche teksten (VBG 45,4, 1891), S. 37–38. Unser Text stimmt mit Van der Tuuks Handschrift C darin überein, daß fast jeder Abschnitt mit *mati* endet, d.h. (ein solcher Hahn wird im Kampf) sterben.

# **Zaubersprüche** (München, BSB, Cod. Lamp. 7)

Baumrindenbuch von 7.5 × 7 cm. 18 Faltblätter. Die a-Seite ist ganz beschriftet, auf der Rückseite b1-5 und zwei Zeilen auf b6, jedoch ist b1. welches die Außenseite des Buches bildet, ganz unleserlich.

Der Text enthält Zaubersprüche, z.B. gegen Krankheiten. Auch einige arabische niyya-Formeln, anfangend mit nawa'itu (so geschrieben für arab. nawaitu, ich beabsichtige), kommen darin vor.

#### **Zeichen an Kampfhähnen und Divination** (München, BSB, Cod. Lamp. 8)

Baumrindenbuch von 9 × 7 cm. 29 Faltblätter, mit Ausnahme von einer Außenseite vollständig beschriftet

- al ist unbeschriftet. Da der Text auf a2 abrupt anfängt, wird wohl hier ursprünglich der Beginn des Textes gestanden haben, doch ist davon nichts mehr zu sehen.
- a2-29 Zeichen an Kampfhähnen, ähnlich wie oben Nr. 58, aber hier enden weniger Abschnitte mit *mati*, sondern einige auch mit *mak milih lawan*, "ist nicht wählerisch in Bezug auf den Gegner", d.h. ein solcher Hahn kann gegen jeden Gegner eingesetzt werden.
- b1-12, Zeile 2. Ein Text in malaiischer Sprache über kētika lima, die fünf Tageszeiten, die von fünf Göttern beherrscht werden. Die Schrift der ersten Seite ist verwischt, wahrscheinlich fehlt davor ein Blatt. Die zugehörigen magischen Quadrate mit einem kurzen Text in Lampungsprache stehen b29-22. Die Namen der fünf Götter sind: Sawara, Kala, Sēri, Barahma, Bisěnu. Auch ihre Farben werden erwähnt, aber unvollständig. Vgl. zu dieser Divination Nr. 18 des Katalogs, a3-4.

b21-13 Zaubersprüche.

61

b12, Zeile 3 bis b13, Zeile 7 gehört noch zu tuah manuk (Kampfhahnzeichen).

#### Geburtsmagie (München, BSB, Cod. Lamp. 9)

Baumrindenbuch von 8 × 7 cm. 12 Faltblätter, von denen nur al 11 beschriftet sind.

Der Text fängt an mit einer Liste der Namen, welche die Frucht im Mutterschoß während der neun Monate der Schwangerschaft trägt, z.B. siwa kanawat niku dilem kalebu Adam djenengmu; kaluwar niku di laweng Muhammat Adam kakasih Allah djenengmu, wenn du neun Monate im Mutterschoße bist, so ist dein Name Adam; kommst du heraus aus der Tür Muhammads, so ist dein Name Adam, Geliebter Gottes. – Ich nehme an, daß kalebu, arab./mal. kalbu, Herz, hier den Mutterschoß bezeichnet; nach Helfrichs Wörterliste ist es die Frucht. Laweng (nicht in Helfrichs Wörterliste) ist wohl eine Verschreibung oder eine dialektische Form für lawang, Tor. In einem ähnlichen mittelmalaiischen Text (India Offic Library, Mal. D 11) wird dafür pintu, Tür, gebraucht.

Auch der weitere Text bezieht sich wohl auf Schwangerschaft und Geburt.

#### **Zaubersprüche** (München, BSB, Cod. Lamp. 10)

Baumrindenbuch von 7,5 × 9 cm. 10 Faltblätter, von denen nur die a-Seite beschriftet ist.

Der Text enthält lediglich Zaubersprüche gegen Gift (wisa) usw. In einigen wird die Glaubensbekenntnisformel in der Form von la'ilahhak hilalah gebraucht.

Die Schrift der Baumrindenbücher Nr. 53 bis 62 zeigt nur geringe Unterschiede. Wahrscheinlich stammen sie alle aus derselben Gegend. Eine Ausnahme stellt Nr. 54 dar, die Schrift dieses Buches erscheint mir etwas altertümlicher als die der anderen.

Die Herkunft einer Lampunghandschrift nach der Sprache zu bestimmen, ist schwierig, weil die große Verschiedenheit der Dialekte noch zu wenig untersucht worden ist. Man sehe darüber vorläufig H. N. van der Tuuk, "Het Lampongsch en zijne tongvallen", TBG 10, 1872, S. 118 ff. und Dale F. Walker, "A lexical study of Lampung dialects", NUSA No. 1 (1975), S. 11–22. Auch gibt die literarische Tradition, wie aus den vielen Fremdwörtern hervorgeht, die Lampungdialekte nicht getreu wieder. Das Wort kanawat, Mond, Monat, das in Nr. 61 anstelle von bulan gebraucht wird, gehört nach Helfrich (kěnawat) zum Koměring- und Abung-Dialekt. Das paßt zu der Angabe Dr. Budenbenders, daß er die Handschriften "im Innern Sumatras" erwarb.

#### 63 Si Dajang Rindu (München, BSB, Cod. Lamp. 11)

Handschrift auf liniiertem europäischen Papier in Heftform,  $21 \times 16.5$  cm, Schriftspiegel  $18 \times 14.5$  cm. 32 Blätter in arabischer Reihenfolge, doch ist Blatt 8 verloren gegangen, so daß nur noch 31 Blätter vorliegen. - Die Handschrift hatte einen Umschlag aus Karton, Papier und einem Streifen Batikstoff. Auf den Umschlag war ein Etikett geklebt mit der Angabe in Lampungschrift: Buku Dajang Rindu tjarita tahhun 1907 (europäische Ziffern), das Buch von Dajang Rindu, eine Geschichte, im Jahre 1907. Das ist aber eine spätere Zufügung; die wirkliche Datierung des Textes steht im Kolophon. Die Handschrift ist jetzt gebunden, Batikstoff und Etikett sind auf den Band geklebt. (Ausgestellt und beschrieben in Das Buch im Orient unter Nr. 192. siehe dort auch Abb. 59. Vergleiche dazu oben den beschreibenden Text zu den Tafeln 4/5.)

- f. 1r ist nicht beschriftet.
- f. 1v-30r Tatimbai Si Dajang Rindu, in der malaiischen Literatursprache Südsumatras in

Lampungschrift, mit farbigen Illustrationen zwischen dem Text und auf ganzen Seiten und kleinen, aber ausdrucksvollen Abbildungen von Kriegern in den Zeilen, gezeichnet mit derselben Tinte wie die Buchstaben. (Siehe Tafel 3, Abbildung 2). Foll. 1v und 2r haben einen dekorativen Rahmen und je 10 Zeilen Schrift; die anderen Seiten haben je 21 Zeilen in einem einfachen Rahmen von Doppellinien.

- f. 30v Gekritzel mit Bleistift in mal.-arab. Schrift: alamat surat saja datang kehadapan paduka, Adresse meines Briefes an den geehrten ...
  - f. 31r unbeschriftet.
  - f. 31v Übungen im Schreiben europäischer Ziffern.

Anfang f. 1v, Z. 1–9: Timbai-timbai dahulu kala, těkala Pulimbang bělum pěrang, mětu burita dari Djawa, timbai Pulimbang ibur-iburan, urang disana atur-aturan, saidija tělah Pungiran Rija, sungguh ja dining di pusiban, duduk budjadjar pada nginang, mangka ja rawuh Kěrija Niru, ja ngaturkěn Sai Dajang Rindu.

Ende f. 28v, Z. 19–29r, Z. 6: ja munangis Singa Ralang, sambil běrdjalan pulang kě Tandjung Iran. Abislah tjěrita ranu Pulimbang. Sělamat jang měnjurat rěhaju jang měmbatja běr'ulih jang měnděngěr. Hatamnja ini tjěrita pada tanggal 20 hari bulan Djěmadil Awal pada malěm Sělasa tahun 1301. Těrtulis di Rantu Djaja Udik. Bidin pěrnakan Bugis jang měnulisnja. Djika ada kurang mintak tulung tambahkěn, djikalau ada lěbih suratnja tulung kěrik. Itulah adanja. Tammatul kalam.

Nach diesem Kolophon wurde die Abschrift am Dienstag, den 18. März 1884 in Rantaudjaja-udik (im Stromgebiet des Sěkampung-Flusses) beendet von Bidin, einem pěr(a)nakan Bugis (d.h. Sohn eines Buginesen und einer Lampungfrau). Sicherlich hat er auch die Illustrationen gezeichnet, denn die dargestellten Personen sind ganz im selben Stil gehalten wie die kleinen Menschenfiguren im Text.

Die anderen bisher bekannten Handschriften des Epos Si Dajang Rindu sind alle älter als diese. Es sind: School of Oriental and African Studies, London, Nr. 41516, aus der Sammlung von William Marsden, also wohl im 18. Jahrhundert geschrieben. – Chester Beatty Library, Dublin, Nr. 1171, geschrieben in Tarabanggi, den 28. Oktober 1847. – Leiden, Universitätsbibliothek Or. 3387a, 3387b, 3387c und 3391g, alle von H. N. van der Tuuk 1869 gesammelt.

Diese älteren Handschriften haben einige altertümliche Ausdrücke bewahrt, die in unserem Text modernisiert sind, namentlich enthalten sie mehr javanische Wörter. Auch die Rechtschreibung ist von Bidin etwas mehr dem klassischen Malaiisch angepaßt. Sein Text empfiehlt sich aber durch Deutlichkeit und eine nur geringe Zahl von Fehlern als Grundlage für eine Ausgabe. Zudem ist die Handschrift die einzige illustrierte. Ähnliche Illustrationen gibt es allerdings in einigen Handschriften des anderen Lampung-Epos, tatimbai Anak Dalom. Vergleichbar sind namentlich die Zeichnungen in einer 1876 geschriebenen, 1880 von H.O. Forbes erworbenen Anak Dalom-Handschrift, die jetzt in der Universitätsbibliothek Leiden ist (Or. 12.581). Eine Illustration daraus ist reproduziert in Forbes' Buch: A Naturalist's Wanderings in the Eastern Archipelago, London 1885, gegenüber von S. 142.

Die Geschichte von Si Dajang Rindu läßt sich wie folgt zusammenfassen: Der Häuptling von Niru, Kěrija Niru, berichtet dem Fürsten von Palembang, Pangiran Rija, daß in Tandjung Iran eine unvergleichlich schöne Jungfer, Si Dajang Rindu, wohne. Der Fürst befiehlt seinem Heerführer Tuměnggung Itam, sie für ihn zu holen gegen Zahlung eines hohen Brautpreises, nötigenfalls aber auch mit Gewalt. Tuměnggung Itam segelt mit einer schwerbewaffneten Flotte stromaufwärts. Unterwegs erreicht er auch Niru, wo Kěrija Niru sich ihm anschließt. (Die Ankunft in Niru stand auf dem fehlenden Blatt der Handschrift.) Nach kurzer Zeit kommt die Flotte in Tandjung Iran an. Da wird ihnen mitgeteilt, daß Si Dajang Rindu schon mit Ki Baji Radin verlobt ist. Als die Palembanger dennoch auf ihrer Forderung beharren, gibt Si Dajang Rindus alter Großvater, Kěrija Tjarang, den Rat nachzugeben. Sie verabschiedet sich von ihrem Bräutigam und geht zum Fluß hinunter. Da verspottet der Palembanger Ki Baji Mětig die Leute von Tandjung Iran, weil sie Si Dajang Rindu ohne Widerstand ausliefern. Beschämt durch diese Beleidigung greifen sie das feindliche Heer an. Es entsteht ein heftiger Kampf, in dem Si Dajang Rindus Bräutigam und viele andere Helden auf beiden Seiten getötet werden. Schließlich siegen die Palembanger und die Flotte kehrt mit Si Dajang Rindu an Bord des Admiralsschiffes in die Hauptstadt Palembang zurück. Als Pangiran Rija kommt,

um Si Dajang Rindu zu begrüßen, fliegt sie zum Götterhimmel davon, wo ihr Verlobter und ihre Eltern sind (f. 24v).

Damit endet die Geschichte in den meisten Texten. Hier aber folgt noch ein zweiter Kriegszug des Heeres von Palembang, um in Tandjung Iran Rache zu nehmen. Singa Ralang, der einzig am Leben gebliebene Held in Tandjung Iran, schlägt den Angriff zurück und verfolgt die Palembanger stromabwärts. Ganz Niru wird verwüstet und zum Schluß auch die Hauptstadt Palembang. Der Fürst Pangiran Rija verschanzt sich mit seinen letzten Untertanen in der steinernen Burg und Singa Ralang kehrt, weinend über das Unheil, in das verödete Tandjung Iran zurück.

Das Epos enthält, außer dem Davonfliegen Si Dajang Rindus in den Himmel. eigentlich keine märchenhaften Elemente und mag wohl das Verhältnis des javanischen Hofes von Palembang zu der malaiischen Bevölkerung des Hinterlandes richtig wiedergeben. Es könnte der Geschichte wohl irgendein historisches Ereignis zugrunde liegen.

Als ich die Chester Beatty Handschrift beschrieb (BKI 124, 1968, S. 383), war ich der Meinung, daß die Flotte den Ogan-Fluß hinauffuhr, und erwähnte, daß es ein Tandjung Héran im Süden des Lampunggebietes gibt, das man aber nicht von Palembang über den Ogan erreichen kann. Aus der vorliegenden Handschrift geht deutlich hervor, daß die Flotte an der Mündung des Ogan in den Musi vorbeifährt und dann den Lěmatang, den nächsten großen Seitenfluß des Musi, hinauffährt bis Muara Niru, der Mündung des Niru-Flusses in den Lěmatang. Tandjung Iran muß weiter stromaufwärts am Niru-Fluß gelegen haben.

Es ist eigentümlich, daß die beiden großen Lampung-Epen, Ki Anak Dalom und Si Dajang Rindu, nicht im Lampunggebiet lokalisiert sind. Während die Geschichte von Si Dajang Rindu sich ganz in Palembang und dessen Hinterland abspielt, beschreibt Tatimbai Anak Dalom einen Krieg zwischen Bengkulu und Petani und den Untergang des alten Reiches von Bengkulu. Es soll wohl in Lampung ein vorislamisches Reich, Balau, gegeben haben, das aber durch den tiefgehenden Einfluß des Sultanats von Banten im Lampunggebiet fast ganz in Vergessenheit geraten ist. – Etwas ausführlicher habe ich über die Lampung-Epen in dem in der Einleitung bei Gruppe 1, Epische Literatur, zitierten Aufsatz in "Spectrum" geschrieben.

Die farbigen Illustrationen in unserer Handschrift stellen vor:

- f. 2v pusiban (Audienzhalle) in Palembang.
- f. 5r dasselbe, kleiner.
- f. 5v ein Segelschiff mit holländischer Flagge, vor Anker, mit Schaluppe. Auf dem Schiff eine Kajüte, 2 Kanonen, 13 Personen.
- f. 6r pusiban.
- f. 7r ein Segelschiff mit holländischer Flagge, vor Anker, mit Schaluppe. Im Wasser ein Fisch. Auf dem Schiff eine Kajüte, 2 Kanonen, 16 Personen.
- f. 8r ein Segelschiff mit holländischer Flagge, vor Anker. Auf dem Schiff 3 Kanonen, 8 Personen.
- f. 8v balai pandjang (Versammlungshaus) in Niru.
- f. 9r ein Schiff mit gelichtetem Anker und gestrichenen Segeln. Auf dem Schiff 2 Kanonen, 12 Personen, eine Kajüte. In der Kajüte 2 Personen, auf dem Dach steht Kērija Niru.
- f. 11r ein Segelschiff vor Anker mit Schaluppe. Auf dem Schiff 11 Personen, außerdem zwei in der Kajüte und eine in der Schaluppe. Im Wasser zwei Fische.
- f. 14r pusiban, Audienzhalle.
- f. 15r balai puranginan, Lustpavillon in Tandjung Iran.
- f. 16v und 17r oben die Stadt Tandjung Iran mit Häusern, Mauer, Tor, Kanonen und Bäumen. Zwei Männer klettern in Kokospalmen, ein anderer kommt mit zwei Bambusrohren voll Palmsaft von einer Zuckerpalme her. Unten die Flotte von Palembang mit holländischen Flaggen vor Anker im Fluß. F. 17r ist reproduziert in Das Buch im Orient, Abb. 59. (Vgl. auch oben S. X den Text zu den Tafeln 4/5.)

- f. 23v ein großes Segelschiff mit holländischer Flagge und Schaluppe, vor Anker. Auf dem Schiff eine Kajüte, 2 Kanonen, 12 Personen nebst einer Person in der Kajüte.
- f. 27v Singa Ralang auf einem zerstörten Schiff inmitten vieler Leichen und flüchtender Feinde.
- f. 29r mit Lampung-Beischrift: sidji pagrahu petjeh di Rantau Allai, dies sind die vernichteten Schiffe bei Rantau Allai.
- f. 29v und 30r die letzte Schlacht in Palembang. Die Stadt ist dargestellt ähnlich wie oben Tandjung Iran. Ein dreistöckiges Gebäude hat die Beischrift *mesigit*, Moschee. (Siehe Tafeln 4/5.) Eine Photokopie dieser Handschrift und eine Umschrift des Textes sind in der Universitäts-

bibliothek, Leiden, Ms. Or. 8447 (108).

# RÈNTJONGHANDSCHRIFTEN

#### 64 Si Burung Pingai und Shair Pĕrahu (Coburg, Natur-Museum Abt. Völkerkunde, Nr. 91A)

11 Bambusstreifen. Länge 28 30 cm, Breite 2.1 2.7 cm. Jeder Streifen hat 3 oder 4 Zeilen Schrift und an der linken Seite ein Loch, durch welches eine Schnur läuft, die die Streifen zusammenhält. Die Handschrift stammt aus der ehemaligen Sammlung von Dr. Roemer, der Gesandtschaftsarzt an der Holländischen Botschaft in Berlin bzw. in Medan (Sumatra) war. Sie kam um 1890 in das Museum.

Die Handschrift ist fragmentarisch. 10 Streifen gehören zu einem Text über Si Burung Pingai in der literarischen Form der andai-andai, d.h. in reimloser Poesie. Sieben davon sind numeriert mit den Buchstaben ba (8), ma (9), nja (12), sa (13), ja (17), ki und gi (Anfang eines zweiten Alphabets, wahrscheinlich 24 und 25). Ein Streifen hat ein undeutliches tja (10): der Text paßt aber nicht zwischen ma (9) und nja (12). Ein Streifen ohne Nummer enthält den Anfang des Textes. Ein anderer Streifen ohne Nummer gehört wohl zum letzten Teil. Der elfte Streifen trägt eine deutliche Nummer tja (10), gehört aber nicht zu den anderen zehn, sondern enthält den Anfang eines Textes, den man Shair Pěrahu nennen kann.

Vollständige Texte der beiden Werke Andai-andai Si Burung Pingai und Shair Pěrahu findet man in einer Baumrindenhandschrift aus der Sammlung von William Marsden in London, SOAS Ms. 41394 (s. Ricklefs and Voorhoeve, Indonesian Manuscripts in Great Britain, 1977, S. 165).

Si Burung Pingai, "der weiße Vogel", ist ein Name für den Lebensgeist des Menschen. Van der Toorn, 1890, S. 57, teilt einige Strophen aus einem Leichengesang mit, der in Minangkabau gesungen wird, um die Verwandten eines Verstorbenen zu trösten. Darin heißt es:

lah tarabang buruang pingai tarabangno manjisi awan

ma' tarabang (s)i buruăng pingai tinggalah sangka tampat diam

ko' pai si buruăng pingai lah tingga tangka (l.: sangka) karosongno der weiße Vogel ist geflogen, geflogen an den Wolken vorbei

wenn der weiße Vogel wegfliegen will, bleibt der Käfig, wo er wohnt, zurück

ist der weiße Vogel fort, so bleibt sein Käfig, seine abgelegte Haut

Ich vermute, daß der Text der Marsden-Handschrift ein südsumatranischer Trauergesang ist. O. L. Helfrich sagt in seiner Monographie über Běsěmah in Südsumatra (MS KITLV H 799) in Teil III E, Paragr. 1, daß nach der Auffassung seiner Gewährsleute der Mensch zwei Seelen hat, njawě titipan oder sěmangai (mal. sěmangat) und njawě'iwan, der als burung pingai den Körper verlassen kann. An anderer Stelle (Teil IV, viii, Paragr. 4) erzählt er eine Geschichte über die Reise des burung pingai in den Himmel. Diese Geschichte wird vorgetragen als Erklärung des Brauches, ein Totenfest für einen Gestorbenen zu begehen.

Es ist sehr wahrscheinlich, daß der Marsden-Text aus Redjang stammt. Die südsumatranische malaiische Literatursprache wurde auch in Redjang gebraucht und die redjangische Volkssprache hat die Schreibweise der Marsden-Handschrift offenbar beeinflußt. Die Schrift kennt keine buwah ngimbang, Verbindungen von Nasal und stimmlosen Verschlußlaut. Es wird nur der Verschlußlaut

geschrieben, gemäß der rědjangischen Aussprache. Die Zeichen für Verbindungen von einem Nasal mit stimmhaftem Verschlußlaut werden in der Handschrift gebraucht, aber bisweilen wird dafür nur der Verschlußlaut geschrieben, z. B. padita für pandita, sabilu für sēmbilu. Die rědjangische Aussprache hat in diesen Fällen einen "gesperrten Nasal" (engl. 'barred nasal'). Auslautendes -h wird in der Rědjangsprache als Kehlkopfverschluß gehört: in der Handschrift wird es öfters fortgelassen, e. g. ruma für rumah. Auslautendes -l und -r werden im Rědjang nicht gehört; in einigen Fällen sind sie in der Handschrift fortgelassen, z. B. bandu für běndul.

Mit Ausnahme der zuletztgenannten findet man diese Besonderheiten auch in unseren Fragmenten. Einmal wird hier ein buwah ngimbang gebraucht (in mantjari, suchen, sonst immer matjari). Zweimal wird ein kleines Kreuz als Vokalzeichen an der Oberseite eines Silbenzeichens angefügt. Ich habe es in der Umschrift mit ĕ wiedergegeben, weil in der Lampung-Schrift ein Kreuz über einem Silbenzeichen ĕ bedeutet. Diese Bedeutung wird von Marsden auch für die Rèntjongschrift angegeben.

Gegen den Ursprung des Marsden-Textes aus Rědjang könnte man einwenden, daß nach Marsdens Beschreibung die Rědjang am Ende des achtzehnten Jahrhunderts noch nicht den Islam angenommen hatten. Der Hymnus über Si Burung Pingai ist nicht nur in seinem Weltbild stark islamisch beeinflußt, sondern hebt auch in seinem Schluß die Allmacht Gottes (Allah) gegenüber dem Versuch, die entflohene Seele zurückzuholen, hervor. Man sollte sich aber die Annahme des Islams nicht als ein plötzliches Ereignis vorstellen. Auch die Literatur wurde nicht auf einmal islamisiert. Arabische Wörter und Begriffe aus der islamischen Magie und Mystik wurden schon lange vorher in die Sprache des heidnischen dukun übernommen. Einige typische Texte aus der Übergangszeit sind in der Rèntjongschrift überliefert. Dazu gehören:

- 1. Ein Gesang für die dundang-Zeremonie, in dem beschrieben wird, wie Rabiya Inang Dundang die Seele eines ungeborenen Kindes (sunting) aus dem Seelenland in der Oberwelt holt (Jakarta Museum Nasional MS E 4). Die Gedankenwelt ist hier noch ganz die der alten Volksreligion, aber in der Terminologie finden sich schon vereinzelt arabische Wörter wie Rahaman und Rahamin als Namen der Erde und des Himmels. Vergleiche unten Nr. 66.
- 2. Eine Litanei, welche den Abstieg des *sunting* aus der Oberwelt beschreibt (India Office Library MS Malay D. 11, s. Ricklefs and Voorhoeve, 1977, S. 127).
- 3. Viel größer ist der islamische Einfluß in unserem Gesang über Si Burung Pingai, in dem beschrieben wird, wie Sidang Budiman in die Oberwelt reist, um den entflohenen Seelenvogel zu suchen. Die Reise geht durch sieben Himmel, in denen Propheten wohnen, und der Vogel wird zuletzt gefunden "unter einer großen Moschee" (dibawah masigit agung). Daneben gibt es auch eine Hikayat Si Burung Pingai in malaiischer Prosa, deren Sprache Spuren der älteren rhythmischen Form zeigt. Das Verhältnis dieses Textes zum persischen Epos Manțiq aț-țair von Farīd ad-Dīn Aṭṭār wurde von Ph. S. van Ronkel (Med. Kon. Akad., Afd. Lett. 53, Ser. A, no. 7, 1921) und J. Doorenbos (De geschriften van Hamzah Pansoeri, 1933, S. 8 ff.) behandelt. Vermutlich hat schon Hamzah Fansuri im 16. Jahrhundert den Volksglauben über den weißen (pingai, d. h. hellfarbigen, schön hellgelben) Vogel gekannt; in einem Gedicht sagt er von dem symbolischen Vogel der Mystik: "Dieser Vogel (unggas) ist sehr weiß (pingai)"; s. Doorenbos, 1933, S. 9, 35.
- 4. Große Übereinstimmung mit dem Andai-andai Si Burung Pingai hat namentlich in der Beschreibung der Himmelsreise das Werk Seribu Maksa. Es ist in mehreren Handschriften in Lampung- und Rentjongschrift überliefert; siehe z. B. Ricklefs and Voorhoeve, 1977, S. 110. Das Objekt des Suchens ist hier nicht der Seelenvogel, sondern die wahre Weisheit (ilmu).
- 5. Ganz islamisch ist der zweite Text in der Marsden-Handschrift, von dem wir hier ein kleines Fragment haben, das Schiffsgedicht (Shair pěrahu). Dieser Text ist so verdorben, daß er für einen

dukun aus Rědjang nicht viel mehr als Abrakadabra gewesen sein kann. Zu welchem Zweck solche Litanei gebraucht wurde, ist nicht mehr zu ermitteln.

In den kurzen Fragmenten unserer Handschrift stimmen nur wenige Zeilen ganz mit dem vollständigen Text der Marsden-Handschrift überein, aber der Verlauf der Geschichte scheint doch in allgemeinen gleich zu sein. Es folgt hier eine Umschrift des Textes mit einem Versuch einer deutschen Übersetzung, in der allerdings noch vieles ungeklärt bleiben muß. Die Verbindung zwischen den Fragmenten wird durch kurze Auszüge aus dem Marsden-Text dargestellt.

Die Nummern in Klammern geben die vergleichbaren Zeilen des Marsden-Textes an. Der ganze Marsden-Text hat 491 Zeilen.

Fragment 1 (Ein Streifen ohne Nummer, Anfang des Textes):

'ada la kabar nin sawatu (1) kabar sijak lawan padita (3) kabarni katip mangulana (5) kabar nabi lawan muhamat

kabarni hurang sahurang hurang didalam dunija kini bunda-bunda dalam suraga kini kanak-kanak dalam dunija kini dami basaru basuwara suwaranja 'ada ka paksina kadangarannja ('a)da ka djaksina 'ija la baranama burung kang kila (6) 'alang ka 'inda ['ai kila] burung kang kila Es gibt eine Nachricht, eine Nachricht von Frommen und Lehrern, eine Nachricht von Predigern und Heiligen, eine Nachricht von Propheten und von

Muhammad, eine Nachricht über eine Person, eine Person hier auf Erden.
Die, welche als Mutter gilt, ist jetzt im Himmel.
Die Kinder sind jetzt auf Erden.
Als sie ihre Stimme erhob,
da klang es in den Norden,
wurde gehört bis in den Süden.
Sie hieß: der Vogel Kang Kila.
Wie schön war der Vogel Kang Kila!

Sie legt sieben Eier, aus denen Propheten und als letzter der hellfarbige Vogel, Si Burung Pingai, schlüpfen.

#### Fragment 2 (Streifen 8 und 9). Beschreibung von Si Burung Pingai:

... nja kaja didjuranang djarinja kaja salusur kipas (45) 'ija la barakuku 'akan matiyē (43) baralutut 'akan suluh salan tjanduk tjandakkan 'alang ka 'inda si burung pingai (48) 'alang ka 'iluk s(i) burung pingai karuhan 'akan 'atap rumanja 'atap ruma si burung pingai samba'ijang 'akan tijang rumanja

tijang ruma si burung pingai satědun 'akan matja rumanja tabarap 'akan dinding rumanja 'alang ka 'ilu' si burung pingai 'indah bukan mangupalang 'anal 'alah gandang-gandangnja puhun karimun 'akan djinakrinaknja 'ahuwikalas 'akan katjapinja sein ... war (rot) wie Drachenblut, seine Zehe wie der Griff eines Fächers, Perlen waren seine Nägel, Fackeln seine Knie

Wie wunderbar war Si Burung Pingai, wie schön war Si Burung Pingai!
? war das Dach seines Hauses, das Dach von Si Burung Pingais Haus.
Die täglichen Gottesdienste waren die Säulen seines Hauses.

die Säulen von Si Burung Pingais Haus.
? waren die ? seines Hauses,
? die Wände seines Hauses.
Wie schön war Si Burung Pingai,
unübertrefflich wunderbar.
? Gottes waren seine Trommeln,
der Baum Karimun seine Becken (??),
? seine Guitarre,

'akan katjapi si burung pingai 'alang ka 'iluk si burung pingai die Guitarre von Si Burung Pingai. Wie schön war Si Burung Pingai!

Die Schnur, an die Si Burung Pingai gebunden ist, reißt und der Vogel fliegt davon. Sein Eigentümer, Sidang Budiman, beweint seinen Verlust und geht den Vogel suchen.

Fragment 3 (Streifen 12 und 13; die Silben bari passen aber nicht zwischen dem Ende von 12 und dem Anfang von 13):

...... pun dusa kalu 'itu manapunkan dija (62) kalu 'i(tu) mangubungkan dija (63) balum sakijan damikijan sidang budiman badjalan mananga nja padang libar padang kaduru' lawan tjapa (161)

padang garandji gurun lapas (162) maka nja sapai ka tanga padang libar disana masigit langgar 'agung [bari] sana 'ara sahura(ng)hura(ng) ja la baranama '(i)sa(n) w(i)sama(n) (164) maka la barasakda la 'isan wisaman 'ai sidang budiman 'apa karadja 'akau tandang samadja 'akau 'andun 'amba ndak tawu dan sakarang kali maka barasakda sidang budiman (165) 'i ...

wenn das sie (d.h. die Schnur) flicken soll, wenn das sie verlängern soll, so genügt das noch nicht.
Sidang Budiman ging.

Er durchquerte die breite Ebene, die *sĕnduduk*- (Melastoma) und *tjĕmpaka*-(Michelia) Ebene,

die weite Steppenebene.

Da kam er zur Mitte der breiten Ebene.

Da war eine Moschee, ein großes Gebetshaus.

Darin war eine Person
mit dem Namen Isan Wisaman.

Da sprach Isan Wisaman:

Oh Sidang Budiman,
warum wanderst du so herum?

Welchem Ziel strebst du nach?

Das möchte ich sehr gerne wissen.

In dem Marsden-Text wohnt der Engel Isan Useman an einem siebenfachen Scheideweg. Er weist Sidang Budiman den Weg.

Fragment 4 (Streifen 17): kutapun ti'ada taratapun

maka manangis sidang budiman sapai 'ilang burungnja '(i)lang

langit nijan burungnja langit maka la barasakda mala'ikat 'isan 'usaman 'aju la k(i)ta baradjalandjalan katudju pak suraga djambar 'alah

manutut burungnja 'ilang matjari burung langit matu dija mangana tarakas badan

pakaijan njawanja batarakas saraban putih

Ich versuche (die Schnur) zu flicken, aber sie kann nicht geflickt werden.

Da weinte Sidang Budiman.

Da sprach Sidang Budiman:

Es war soweit gekommen, daß sein Vogel verloren war.

Wirklich verschwunden war sein Vogel. Da sprach der Engel Isan Useman:

Laßt uns gehen

zu den sieben (?) Himmeln, wo Gott

wohnt (??),

um dem verlorenen Vogel nachzugehen, um den verschwundenen Vogel zu suchen. Er (Sidang Budiman) trat hinaus und legt seine Leibesumhüllung an,

sein Seelenkleid war die Umhüllung (seines Kopfes) mit einem weißen Turban.

Fragment 5 (Streifen 23 und 24.) Sidang Budiman ist noch immer im Gespräch mit dem Engel. Er klagt darüber, daß er den Vogel selbst in Bumi Měsir (Ägypten) nicht finden würde. Daraufhin sagt ihm der Engel, er solle den Vogel in den sieben Himmeln suchen:

... dapat ditjari la balum dapat ditutut gi manangis sidang budiman ndu mala'ikat 'isan 'usaman laja kamana 'amba lagi mantjari si burung pingai bumi masir 'akan dipasuk balum dapat burungku disana (der Vogel) kann (noch nicht) gefunden werden, (wo er ist) kann noch nicht ermittelt werden. Es weinte Sidang Budiman: Ach, Engel Isan Useman, wohin doch soll ich noch gehen, um Si Burung Pingai zu suchen? Sollte ich ins Land Ägypten gehen, so würde ich meinen Vogel da doch nicht

finden.

ma(ka) barasakda 'isan wisaman 'aju la kita baradjalan-djalan kapada saraga katudju lapis kalu 'ada burung disitu kalu 'ada burung pingai disana barasakda sidang budiman 'ija la mala'ikat 'isan wisaman (166) barapa ka djawu suraga 'agung lagi barasakda 'isan wi(sa)man 'ija la sidang budiman mapan suraga lagi djawu manangi

Da sprach Isan Wisaman: Laßt uns gehen zu den sieben Stockwerken des Himmels. Vielleicht ist der Vogel da, vielleicht ist Burung Pingai dort. Es sprach Sidang Budiman: Oh Engel Isan Wisaman, wie weit ist das erhabene Paradies? Wiederum sprach Isan Wisaman: Oh Sidang Budiman, Das Paradies ist allerdings noch weit. (Es weinte ...)

In dem Marsden-Text wird die Reise durch die Himmel ausführlich beschrieben. Im sechsten Himmel kommt Sidang Budiman zu Tuwan Baginda Rasulullah und spricht mit ihm.

#### Fragment 6 (Ein Streifen mit undeutlicher Nummer tja):

balum sakijan damikijan lamun samadja 'amba tandang (367) djakala samadja 'amba 'andun (368) matjari burungku 'ilang (369) manutut burungnja langit putus tali si burung pingai kalu 'itu marubung (lies: mangubung) dija

kali 'itu manapunkan dija[ng] maka barasakda tuwan baginda rasuralah (378) ndu 'akau sidang budiman (379) lam(u)n sakijan 'akan bunjinja(383) djangan 'akau duka-duka rasa (382) djangan 'akau sabit sabilu 'ati (381) ku'ubung tijada tara'ubung

kutapun tijada (taratapun)

so genügt das noch nicht. Das Ziel, welchem ich nachstrebe, das Ziel meines Hinausgehens ist, meinen verlorenen Vogel zu suchen, dem verschwundenen Vogel nachzuspüren. Die Schnur von Si Burung Pingai ist zerrissen. Vielleicht wird das sie wieder aneinander binden, vielleicht wird das sie wieder flicken. Da sprach der erhabene Herr Gesandte Gottes: Ach du, Sidang Budiman, wenn es so darum steht, sei doch nicht zornig, grolle nicht und sei nicht kleinmütig.

binden, ich möchte sie flicken, (kann sie aber nicht flicken).

Ich möchte sie binden, kann sie aber nicht

Fragment 7 (Ein Streifen ohne Nummer. Dieses Fragment ist zu kurz, als daß seine Stellung

bestimmt werden könnte. Es enthält wieder ein Gespräch von Sidang Budiman bei einer Begegnung während der Reise):

... maripat la ndu 'akau sidang budiman hamba lagi baratanja-tanjakan dahulu 'apa ka'adjang (lies: karadja) hakau tandang 'apa samadja 'akau 'andun 'amba nda' tawu sakali-kali mangutjap sidang budiman maripat la ... die Kenntnis Gottes.
Ach du, Sidang Budiman,
ich will doch erst fragen:
Warum wanderst du so herum?
Welchem Ziel strebst du nach?
Ich möchte das gerne wissen.
Da sprach Sidang Budiman, Kenntnis

Gottes (?)

lamun karadja 'amba tandang

Das Ziel meines Wanderns ...

Im Marsden-Text findet Sidang Budiman schließlich Si Burung Pingai, aber seine Reise ist doch vergeblich, denn wenn der Tod einmal kommt, kann niemand Gottes Ratschluß ändern.

Der Bambusstreifen, welcher die Nummer *tja* (10) trägt, enthält nur den Anfang des südsumatranischen *Shair pĕrahu*. Der Text ist noch mehr verdorben als in der Marsden-Handschrift und der damit fast gleichlautenden Hs. India Office Malay A.2. Dr. V. Braginsky hat aus diesen Quellen den Text in seiner ursprünglichen Shair-Form rekonstruiert und bereitet eine Ausgabe vor. Text des Fragmentes:

salamu 'ala'ikum salam salam ku bumi dangan langit salam ku sijak mangulana bangsanja karim manundjukkan djalan daripada djanat djanatul nahin 'ijalah 'asalnja kaju kaju 'itulah kaju 'itulah taralalu basar tumbuhnja di padang mangulasan sungguh puhunnja basar taralalu tinggi 'asalnja bidji sungguh buwahnja lakap tijada tara ...

#### **Bambusdosen** (Coburg, Natur-Museum, Abt. Völkerkunde, Nr. 11 a–e)

Fünf Bambusdosen mit hölzernen Böden und Deckeln. Eine (11e) ist der Länge nach gespalten und mit Draht zusammengeheftet; von dieser fehlt der Deckel. Höhe 9,3–14,7 cm, Durchmesser 5.5–6,5 cm. Verziert mit leicht eingeritzten geschwärzten Zeichnungen. Ehemalige Sammlung Herzig, Rattelsdorf bei Bamberg. Kam 1890 in das Museum.

Zwischen den Figuren stehen kurze malaiische Texte in Rentjong-Schrift. 11a: Pantun. 11b: Angebot der Bambusdosen an den (holländischen) Verwaltungsbeamten von Redjang Lebong. 11c: Nur einige Buchstaben ohne Sinn. 11d: Der Preis dieser Dose ist 15 Gulden. 11e: "Früher hatte Muhamat die Macht"(?).

# Tjarita bi(n)tang mukawur (Mannheim, Reiß-Museum, II AS 5018(3025))

Bambusstück, Höhe 10,3 cm, Durchmesser 9,3 cm. Mit Text in Rentjong-Schrift. 62 Zeilen, durch Linien getrennt. Eine blumenartige Figur am Rande bezeichnet den Anfang. Das Alphabet stimmt hauptsächlich mit Spalte 3 (Lebong) in Tafel I des Katalogs überein. Es hat keine huwah ngimbang (mpa usw.) und kein djinah (-ah); ha und ndja kommen im Text nicht vor. Für ma und sa werden gelegentlich auch die Formen der Spalte 2 (Alt Lebong) gebraucht.

Anfang: 'ini tjarita bitang mukawur, dies ist die Geschichte von bintang mukawur. Dieser Titel sagt über den Inhalt nichts aus, denn er ist aus der ersten Zeile des ersten Pantun entnommen, wo bi(n)tang mukawur nur Reimwort ist.

Vieles im Text ist mir undeutlich. Er beginnt mit einigen Pantun, geht aber bald über in ein Zwiegespräch mit Fragen und Antworten, das man vielleicht *djuarian*, Brautwerbungsgespräch, nennen kann, obwohl die üblichen Übergangsphrasen wie pade burung rintjang batanje, dich, mein Vögelchen, fragt dein Diener ..., fehlen.

Die Fragen sind: Wie bindet man den Tau, wie fesselt man den Wind, wie sperrt man den Vogel ein? Welcher Tau wird gebunden, welcher Wind gefesselt, welcher Vogel eingesperrt? Womit bindet man den Tau, womit fesselt man den Wind, womit sperrt man den Vogel ein? Wenn der Tau gebunden ist, wie kann sich da die Blume entfalten? Wird es nicht den jungen Leuten an Blumenschmuck fehlen? Wenn der Wind gefesselt ist, wie können da die Segelschiffe fahren? Werden dann nicht die Häfen von Palembang und Běngkulu veröden? – Über die Folgen des Einsperrens des Vogels wird nichts gesagt. Die Antworten sind schwer zu verstehen, jedenfalls werden die Besorgnisse über die Folgen des Bindens und Fesselns zerstreut. Es wird z. B. gesagt:

lamunni rambun tara'ikat lamun pangambang gading bunge bibi' rabija 'indang dundang madundang di pintu langit

d. h. wenn der Tau gebunden ist,
 dann entfaltet die Blume sich dadurch,
 daß Bibi' Rabijah Indang Dundang (die alte weise Frau)
 trällernd singt am Tor des Himmels.

Das Wort dundang, welches sowohl in Südsumatra als auch bei den Batak (dungdang) für bestimmte religiöse Handlungen gebraucht wird, bedeutet wohl ursprünglich: trällern, singend sprechen (Bat. dungdang nach Van der Tuuk "auf singendem Tone sprechen"; Atjèh déndang döndang, "trällern"). Durch dundang ruft man die Seele des Reises und eines ungeborenen Kindes hernieder; bei den Batak wird durch dungdang ein gewöhnlicher Büffel zu einem Opfer- und Orakeltier. Hier ersetzt dundang den erfrischenden Tau, welcher "das Elfenbein der Blumen", d. h. die weißen Blumen, die als Schmuck getragen werden, sich entfalten läßt.

Der Text endet abrupt in der Mitte eines Wortes.

#### 67 Tuwah ajam (München, VM: Nr. 5303)

Bambussegment ohne Knoten von 11 cm Länge und 2,7 cm Durchmesser. Wahrscheinlich hatte es früher einen hölzernen Boden und Deckel und diente zur Aufnahme von Kunstsporen. Geschenk von Herrn von Rupprecht in Kepahiang. Sumatra. 1880 im Inventar eingetragen.

Die Oberfläche des Bambus ist in Quadrate eingeteilt, von denen einige feine Verzierungen haben, andere je einen Buchstaben. Die Buchstaben bilden zusammen einen kurzen Text über tuwah ajam, Glücks- und Unglückszeichen an Kampfhähnen. Vgl. oben Nr. 58 und 60.

# ERWÄHNTE LITERATUR

(Ergänzungen zum Katalog, VOHD XXIX, S. 67 f.)

- Das Buch im Orient. Bayerische Staatsbibliothek. Das Buch im Orient. Handschriften und kostbare Drucke aus zwei Jahrtausenden. Ausstellung 16. November 1982 – 5. Februar 1983. Wiesbaden 1982.
- Catalogue of Indonesian Manuscripts. Part 2. Old Javanese charters, Javanese, Malay and Lampung manuscripts, Mads Lange's Balinese letters and official letters in Indonesian languages. By F. H. van Naerssen, Th. G. Th. Pigeaud and P. Voorhoeve. Copenhagen: Royal Library 1977. (Catalogue of Oriental Manuscripts, Xylographs etc. in Danish collections. Vol. 4, part 2.)
- Doorenbos, Johan (ed.) De geschriften van Hamzah Pansoeri, uitg. en toegelicht door J. Doorenbos. Leiden 1933.
- Forbes, Henry Ogg: A Naturalist's Wanderings in the Eastern Archipelago; a narrative of travel and exploration from 1878 to 1883 ... London 1885.
- Ricklefs, M.C. and P. Voorhoeve: Indonesian Manuscripts in Great Britain. A Catalogue of Manuscripts in Indonesian Languages in British Public Collections. Oxford 1977. (London Oriental Bibliographies. Vol. 5.)
- Ronkel, Philippus Samuel van: "Maleische litteratuur van verren oorsprong". Mededeelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen, afd. Letterkunde, deel 53, ser. A., Nr. 7. 1921.
- Toorn, J. L. van der: Het animisme bij den Minangkabauer der Padangsche Bovenlanden. BKI 39, 1890, S. 48-104.
- Tuuk, Herman Neubronner van der: "Kort verslag der Maleische handschriften, toebehoorende aan de Royal Asiatic Society te London", BKI 1866, S. 409-474.
- -, "Het Lampongsch en zijne tongvallen", TBG 10, 1872, S. 118 ff.
- Voorhoeve, P.: "Additional Indonesian Manuscripts in the Chester Beatty Library. A supplement to the Batak Catalogue", BKI 124, 1968, S. 368-385.
- -, Südsumatranische Handschriften, Wiesbaden 1971. (Verzeichnis der orientalischen Handschriften in Deutschland. Band XXIX).
- -, "Some notes on South-Sumatran epics" in: Spectrum. Essays presented to Takdir Alisjahbana on his 70th birthday. Ed. S. Udin. Jakarta 1978.
- -, "Kerintji Documents", BKI 126, 1970, S. 369-399.
- Walker, Dale F.: "A lexical study of Lampung dialects", NUSA, Miscellaneous studies in Indonesian and languages in Indonesia. 1. Jakarta 1975, S. 11-22.
- Westenenk, L.C.: "Aanteekeningen omtrent het hoornopschrift van Loeboek Blimbing in de marga Sindang Bliti, onderafdeeling Redjang, afdeeling Lebong, residentie Benkoelen", TBG 58, 1919, S. 448-460.

# **ABKÜRZUNGEN**

(Ergänzungen zum Katalog, VOHD XXIX, S. 69)

Copenhagen 4,2 Catalogue of Indonesian Manuscripts. Part 2. Copenhagen 1977.

Katalog, Katalogband Voorhoeve, P. Südsumatranische Handschriften. Wiesbaden 1971 (Verzeichnis der orientalischen

Handschriften in Deutschland. Bd. XXIX.)

Spectrum Spectrum. Essays presented to Takdir Alisjahbana on his 70th birthday. Ed. S. Udin. Jakarta 1978. **TBG** 

Tijdschrift voor Taal-, Land- en Volkenkunde, uitgegeven door het (Kon.) Bataviaasch Genootschap

van Kunsten en Wetenschappen. Batavia 1853 ff.

# III. JAVANESE, BALINESE AND MADURESE MANUSCRIPTS

A supplement by

Theodore G. Th. PIGEAUD



#### REFERENCES

(Supplement to the list of books in VOHD XXXI. p. 11-13)

- Brakel, L.F., ...Four "Malay" manuscripts in Hamburg: some problems encountered in describing them". In: Majalah perpustakaan Malaysia, vol. IX (1981), p. 13-16.
- Brockelmann, C., Katalog der orientalischen Handschriften der Stadtbibliothek zu Hamburg. Teil 1, 1908. S. 153 f.
- Das Buch im Orient. Bayerische Staatsbibliothek. Das Buch im Orient. Handschriften und kostbare Drucke aus zwei Jahrtausenden. Ausstellung 16. November 1982 5. Februar 1983. Wiesbaden 1982.
- Voorhoeve, Petrus, Handlist of Arabic Manuscripts in the Library of the University of Leiden and other Collections in the Netherlands. Lugduni Bat. 1957.
- Vreede, A.C. (ed.), Tjarita brakaj. Madoereesche dongeng. Met Madoereesch-Javaansch-Nederlandsche woordenlijst en aanteekeningen. Leiden 1878.

#### COLLECTION TWELVE

#### Göttingen, Inst. für Völkerkunde, As 1255. § 30.521 (Lit. of Java, I, p. 218)

 $29.5 \times 3.5$  cm outside  $-24 \times 3$  cm writing, 4 lines - damaged palmleaves, recently repaired - Javanese script - 111 single leaves (the numbering with awkardly scratched European figures runs to 135) - flat wooden board with beyelfed edges.

Yusup romance in macapat metre, the usual East Javanese version, almost complete. The leaves are in disorder. The round script is fairly regular. The manuscript was probably written in the beginning of the 20th century.

# Göttingen, Inst. für Völkerkunde, As 1256. § 30.524 (Lit. of Java, I, p. 218)

 $32 \times 3$  cm outside  $-25 \times 2$  cm writing, 4 lines - severely damaged palmteaves, recently repaired – Javanese script -108 single leaves (the numbering with Javanese figures runs to 141) – flat wooden boards with bevelled edges.

Yusup romance in macapat metre, the usual East Javanese version, extensive but incomplete. The leaves are in disorder. The writing is small, the script is of the upright type.

The manuscript was probably written at the end of the 19th century.

#### Göttingen, Inst. für Völkerkunde, As 1257. § 30.524 (Lit. of Java, I, p. 218)

 $31 \times 3.5$  cm outside  $24 \times 3.5$  cm writing, only 3 lines – slightly damaged palmleaves, recently repaired – Javanese script 141 single leaves, without numbering – half round boards.

Yusup romance in macapat metre, the usual East Javanese version, incomplete, beginning and conclusion are missing. The slight and wispy writing is difficult to read. The number of three lines on one side of a palmleaf instead of four is unusual. The manuscript might be written by an inhabitant of one of the Tenger villages in the highlands East of Malang. Although part of the Tenger Javanese still stick to their ancestral heathenish beliefs and customs another part was converted to Islam in the course of the 19th and 20th centuries.

The manuscript was probably written in the beginning of the 20th century.

#### 432 Göttingen, Inst. für Völkerkunde, As 1258. § 30.524 (Lit. of Java, I, p. 218)

 $34 \times 3.5 \,\mathrm{cm}$  outside  $-28 \times 2.5 \,\mathrm{cm}$  writing, 4 lines - slightly damaged palmleaves, recently repaired - Javanese script - 59 single leaves, numbered with European figures - flat wooden boards with bevelled edges.

Yusup romance in macapat verse, the usual East Javanese version, incomplete, the last part of the story and the conclusion are missing. The round East Javanese script is passably well written.

The manuscript was probably written in the beginning of the 20th century.

#### 433 Göttingen, Inst. für Völkerkunde, As 1259. §22.020 (Lit. of Java, I, p. 133)

 $36.5 \times 3.5$  cm outside  $31 \times 2.5$  cm writing, only 3 lines slightly damaged palmleaves, recently repaired. Javanese script - 107 single leaves with numbering in disorder several leaves were clipped at both ends so that all might be of the same size, fitting between the boards; the numbering on the left end margins of some leaves was mutilated in this process – rough flat wooden boards with bevelled edges.

Anbiya Lakad, legendary history of Muhammad's war with the unbelievers and the battle of the Moat (khandak), in macapat verse, fragmentary and confused. Two manuscripts were probably combined. The codices As 1257 and As 1259 have similar styles of writing. The manuscript was probably written in the beginning of the 20th century.

#### 434 Göttingen, Inst. für Völkerkunde, As 1260. § 30.524 (Lit. of Java, I, p. 218)

 $31 \times 2.5$  cm outside  $-26.5 \times 2$  cm writing, only 3 lines - damaged palmleaves, recently repaired - Javanese script - 84 single palmleaves with numbering in European figures - half round wooden boards.

Yusup romance in macapat verse, the usual East Javanese version, incomplete, the last part of the story and the conclusion are missing. The writing is cursive and small but fairly regular.

The manuscript was probably written in the beginning of the 20th century.

#### 435 Göttingen, Inst. für Völkerkunde, As 1261. § 30.483 (Lit. of Java, I, p. 215 f.)

 $30.5 \times 3.5$  cm outside  $24 \times 2.5$  cm writing, 4 lines slighty damaged palmleaves recently repaired – Javanese script 85 single palmleaves with writing and 24 blank ones, without numbering – flat wooden boards with bevelled edges—the string has a Chinese copper coin with a square hole at its loose end instead of a knot or a little stick, as is usual.

Ménak Amir Hamza romance in macapat verse, fragment of a tale mentioning Rěnganis, the aerial nymph. The leaves are in disorder, beginning and conclusion are missing. The scribe left his work

unfinished, with many blank leaves unused. The round East Javanese script is fairly well written, but the text is difficult to read because the writing is not blackened.

The manuscript was probably written in the beginning of the 20th century.

#### 436 Göttingen, Inst. für Völkerkunde, As 1262. § 25.620 (Lit. of Java, I, p. 158 ff.)

 $40 \times 4.5$  cm outside  $+34.5 \times 3$  cm writing, 4 lines – severely damaged round the central hole of the leaves – recently repaired – Javanese script – 115 single palmleaves with numbering in European figures up to 157 – rough wooden boards with bevelled edges. The string has at the loose end a brass pendant of the size of a coin, showing the letter A in open work inside a circle, with a little ring at the top of the A. This ornament takes the place of the usual knot or stick or Chinese coin. Neither the meaning nor the origin is clear.

Babad Děmak-Pajang, in macapat verse, history, partly legendary, of the first Islamic kingdoms in Central Java which flourished in the second half of the sixteenth century. In the beginning the pre-Islamic kingdom of Majapahit is mentioned. The text is incomplete, beginning and conclusion are missing. The round East Javanese script is written by an unschooled hand. The writing is difficult to read because the characters are not blackened.

The manuscript was probably written in the latter half of the 19th century.

#### Göttingen, Inst. für Völkerkunde, As 1263. § 30.524 (Lit. of Java, I, p. 218)

39 × 3.5 cm outside 31 × 3 cm writing. 4 lines - slightly damaged, recently repaired Javanese script - 50 single palmleaves without numbering black wooden boards with bevelled edges.

Yusup romance in macapat verse, the usual East Javanese version, fragmentary. The text was copied by two scribes who took turns. The leaves are in disorder. The round East Javanese writing of both scribes is fairly good.

The manuscript was probably written in the beginning of the 20th century.

#### Göttingen, Inst. für Völkerkunde, As 1264. § 31.217 (Lit. of Java, I, p. 255)

30.5 × 3.5 cm outside 30.5 × 3 cm writing. 4 lines severe damages round the central hole of the palmleaves, recently repaired Javanese script 93 single palmleaves without numbering rough half round boards.

Wayaŋ Purwa tale, versified play of the wayaŋ purwa theatre in macapat metre. The palmleaves were clipped at both ends, perhaps because the ends were too much damaged and the seller thought that the manuscript was better marketable if it looked neat and smooth on the outside. As a consequence the text is mutilated and the play which is versified cannot be identified. Sēmar, the well-known panakawan is mentioned several times. The round East Javanese script is well written. The spelling shows Madurese characteristics, i.a. the profuse use of the wigñan (the -h at the end of a syllable). The play followed probably the Madurese and East Javanese tradition of the wayaŋ purwa theatre, which is different from the Central Javanese.

The manuscript might be dated in the latter half of the 19th century.

 $33 \times 3.5$  cm outside  $22 \times 3$  and  $26 \times 2.5$  cm writing - severely damaged, recently repaired Favanese script 27 palm-

leaves with 3 lines and incomplete numbering, 50 palmleaves with 4 lines and numbering in European figures, and 22 blank palmleaves—rough half round wooden boards with insect holes.

- A. The palmleaves with 3 lines (several have 4 lines, however) are remnant of a manuscript of the *Carita Yusup*, the usual East Javanese version in macapat verse. The writing was done by an unschooled hand and the mistakes in the spelling are numerous. The blank leaves were meant to be used for the rest of the Yusup tale.
- B. The palmleaves with 4 lines belong to a *Babad Děmak* in macapat verse, the legendary history of the first Islamic state in Central Java and the fall of the pre-Islamic Kingdom of Majapahit in East Java in the sixteenth century. The leaves are in disorder. The round East Javanese script is fairly well written, but the characters are not blackened, which makes the reading difficult.

The palmleaves containing the Yusup tale were clipped a little at both ends in order to fit between the boards of the babad.

The manuscript was probably written in the latter half of the 19th century.

#### Göttingen, Inst. für Völkerkunde, As 1266. § 30.524 (Lit. of Java, I, p. 218)

 $36.5 \times 3.5$  cm outside  $\sim 29.5 \times 2.5$  cm writing – slightly damaged palmleaves, recently repaired – Javanese script – 83 single palmleaves with Javanese numbering, incomplete – original half round wooden boards, a little profiled, with some red colouring.

Yusup romance, the usual East Javanese version, extensive, in macapat verse. The leaves are in disorder. The upright script, small, is well written. The insufficient blackening makes the reading difficult.

The manuscript might be dated in the latter half of the 19th century.

#### COLLECTION FOURTEEN

#### MÜNCHEN BAYERISCHE STAATSBIBLIOTHEK

Note. The date of acquisition of the codices Jav. 13-30 by the Bayerische Staatsbibliothek has not been reported. Dr. G. Grönbold informed us that the codices Jav. 21-30 were acquired through an exchange from the Staatliches Museum für Völkerkunde, Munich. All of them originate from Bali and East Java or Madura. They were probably brought to Germany as curios or mementos by tourists or persons who retired and went home after a period of work in the tropics.

#### München, BSB, Cod. Jav. 13

441

 $29 \times 3.5$  cm outside  $-25 \times 3$  cm writing - Balinese script - 7 single palmleaves containing 14 half-page drawings in 2 columns, and a Balanese text in 3 lines on the reverse side of the leaves - thin spotted bamboo boards, undecorated - Chinese copper coins with square holes are appended at both ends of the strings which hold the leaves together - kept in a black board box.

Wiratma, a Balinese folktale about a young hero who is sent on an errand by the King of Koripan and brings back a flower called Parun Sari. The 14 drawings are in Balinese naturalistic style, rather farcical, which is thought suitable for folktales, in contradistinction to epic tales of Indian inspiration like Rāmāyaṇa. It is a remarkable fact that many male personages in the drawings have beards. This is another indication that the artist regarded the tale as definitely different from the epics and classical romances.

The prose text, in the Balinese vernacular, is unsophisticated, but sometimes unclear. The Balinese writing is sufficiently clear. The text and the drawings are interesting for folklorists and students of popular art.

The manuscript has on the inside of the boards the signatures 74/2246 and L II. The latter signature marks the beginning of the text. The illustrated palmleaf codices Jav. 13–20 were probably written in Bali after 1900, and brought home by interested European tourists who bought them from traders in curios and tourists' mementos. The manuscripts were made to order for the tourist industry. For all that they are interesting specimens of Balinese art.

# 442 München, BSB, Codd. Jav. 14, 15, 16 and 17

 $43 (41) \times 3.5 \,\mathrm{cm}$  outside  $-37 (33) \times 2 \,\mathrm{cm}$  writing,  $2 \,\mathrm{lines} + \mathrm{Balinese}$  script  $+20 (10) \,\mathrm{single}$  palmleaves containing 20 (10) full-page drawings, with Balinese captions on the reverse side of the leaves – thin dark brown bamboo boards decorated with a scratched diamond motif (the 3 small manuscripts with scenes in wayang style similar to the drawings inside). Chinese copper coins with square holes are fastened at both ends of the strings which hold the leaves together.

Rāmāyaṇa episodes. The drawings are in Balinese wayaŋ style, not very well executed. The captions are in prose, in the Balinese vernacular. The writing was apparently done in haste. The captions in the codices 15, 16 and 17 are written best.

Manuscripts of this kind were (and are) made in Bali to sell to tourists as curios. The price of codices 15, 16 and 17, probably in the 'twenties or 'thirties of this century, of 29 guilders (Netherlands Indies currency) is noted on labels pasted on the outside. The ten leaves were apparently appraised at 2,50 guilder (a rixdollar) a piece, with 4 guilders for the decorated boards.

Cod. Jav. 14 contains 20 leaves with scenes from Rāmāyaṇa, beginning with the hermitage and the episode of the golden doe which fascinated Sītā, her abduction by force by Rāwaṇa riding a flying dragon, up to the meeting of Rāma and Lakṣmaṇa with the monkey king who is to be their ally in the war with Rāwaṇa. The 20 leaves are provided with Balinese numbers, which seem to be in disorder.

Codd. Jav. 15, 16 and 17 contain each 10 leaves with Rāmāyana scenes beginning with the appearance of the golden doe up to the abduction of Sītā by Rāwaṇa's meeting with Jaṭāyu who loses his life trying to stop the abductor. Compared with cod. 14, the drawings of codd. 15, 16 and 17 are rather childish, whereas the writing is best in cod. 14. The style of the Balinese prose captions is very simple. Codd. 15, 16 and 17 contain the same 7 drawings, the variations are slight. They were apparently made by one man, a mediocre artist who saw profit in mass production for the tourist market.

#### **443** München, BSB, Codd. Jav. 18, 19 and 20

 $23(22) \times 3.5(3)$  cm outside  $-19.5(18) \times 2$  cm writing, 2 lines Balinese script -7 single palmleaves containing 7 full-page drawings, with Balinese captions on the reverse side of the leaves - thin black (cod. 19: brown) bamboo boards decorated with a scratched diamond motif - Chinese copper coins with square holes are fastened at both ends of the strings which hold the leaves together.

*Rāmāyaṇa* episodes, a set of 21 drawings in Balinese wayaŋ style, not very well executed. The captions are in prose, in the Balinese vernacular. The writing is poor.

The price of codices 18, 19 and 20, probably in the 'twenties or 'thirties of this century, of 8,50 guilders (Netherlands Indies currency) is noted on labels pasted on the outside. Seven leaves were apparently appraised at one guilder a piece, with 1,50 guilder for the decorated boards. The difference of the prices of codices 14, 15, 16 and 17, and codices 18, 19 and 20 is considerable. It was probably caused by the dimensions. The leaves of the first set are twice the length of the leaves of the second. The quality of the drawings is about the same.

Cod. Jav. 18 contains 7 illustrations of the beginning of the Sītā episode. Sītā, Rāma's wife, fascinated by a (factitious) golden doe which appears in the jungle around the hermitage, orders her brother-in-law Lakṣmaṇa to catch it for her. The 7 drawings of cod. 19 show the meeting of Rāma and Lakṣmaṇa with the monkey king Sugrīwa who is in war with his brother. Sugrīwa is to be Rāma's ally in his war with Rāwaṇa. The 7 drawings of cod. 20 show the sequel of this story, with the appearance of Anuman, the great monkey hero.

# 444 München, BSB, Cod. Jav. 21. § 30.670 (Lit. of Java, I, p. 223)

 $41 \times 4$  cm outside  $34 \times 3$  cm writing, 4 lines Javanese script 151 single palmleaves (the Javanese numbering is in disorder) – dark brown bevelled wooden boards without decoration, slightly damaged.

Islamic romance, kind of Asmara Supi tale, in macapat verse, pseudo-historical, beginning at the court of a King of Bétal Mukadas, containing numerous stories of miraculous adventures in the countries of the unbelievers, who are forcibly converted to Islam, and fights with demons and ogres. Personages who are repeatedly mentioned in the second part of the text are: princess Sari Rasa, Raden Sadiya and Bondan Surati. The latter is one of the heroes of the Asmara Supi romance. A story of a valuable ring is also found in the text. It might be related with the Asmara Supi, a long-

winded compilation of phantastical adventures. Some names of foreign countries such as Surati and Biraji occur both in this text and in the tales belonging to the Ménak Amir Hamza cycle. At the end Abu Darda and Raja Batiyar are mentioned.

It is evident that the text belongs to the class of novellistic literature which was popular in the circles of Muslim middle-class traders and craftsmen in the towns and boroughs of the North Coast districts of Java. The Javanese scholar Poerbatjaraka used to call those works pasantren literature, after the pasantrens, Islamic schools or ashrams, which were centres of education for men of religion. Pasantrens flourished in many districts of Java and Madura in the eighteenth and nineteenth centuries (Poerbatjaraka IV, 1950, p. 75–138).

The script is upright or slightly sloping Javanese, belonging to the Eastern North Coast provinces. The text was not written by one scribe; two or perhaps more scribes seem to have worked by turns on it. The spelling and the idiom are strongly influenced by Madurese. The style is conventional and mistakes in the versification are numerous. The reading of the manuscript is made difficult by the smallness of the writing of one of the scribes and the unclear corrections of mistakes. The text seems to have been subjected to some editing in the course of time.

The last story ends abruptly. The text has a colophon containing the year A.J. 1736, i.e. A.D. 1809.

#### 445 München, BSB, Cod. Jav. 22. § 30.520 (Lit. of Java, I, p. 217 ff.)

 $43 \times 3$  cm outside  $-36.5 \times 2.5$  cm writing – Javanese script – 128 single palmleaves (Javanese numbering, with gaps), 4 lines – severely damaged – beyelfed wooden boards, coloured black and white.

Yusup romance, the life of Joseph son of Jacob, in macapat verse. The usual East Javanese version, extensive. The upright script is badly written, without clear indications of the padas, the beginnings of cantos and stanzas. The manuscript dates probably from the end of the nineteenth century.

# 446 München, BSB, Cod. Jav. 23. § 30.520 (Lit. of Java, I, p. 217 ff.)

 $42 \times 3.5$  cm outside  $-36 \times 2.5$  cm writing. 4 lines (the initial half-page has 2 lines). Javanese script + 121 single palmleaves (Javanese numbering) – damaged, several broken palmleaves + bevelled light brown wooden boards – one Chinese copper coin is fastened to one end of the string which holds the leaves together.

Yusup romance in macapat verse, the usual East Javanese version. The upright East Javanese script is badly written. The spelling is influenced by the Madurese vernacular. The manuscript dates probably from the end of the nineteenth century.

# 447 München, BSB, Cod. Jav. 24. § 30.520 (Lit. of Java, I, p. 217 ff.)

 $43 \times 3.5$  cm outside  $-37 \times 2.5$  cm writing, 4 lines (the initial half-page has 2 lines). Javanese script -109 single palmleaves (Javanese numbering, in disorder, with some gaps) – bevelled wooden boards with traces of yellow colouring.

Yusup romance in macapat verse, the usual East Javanese version. The upright East Javanese script is not very well written. The spelling shows some influence of the Madurese vernacular. The manuscript dates probably from the end of the nineteenth century.

#### 448 München, BSB, Cod. Jav. 25. § 30.520 (Lit. of Java, I, p. 217 ff.)

 $43 \times 3.5$  cm outside  $-36.5 \times 3$  cm writing, 4 lines (the initial half-page has 2 lines). Javanese script +101 single palmleaves (the Javanese numbering is in disorder). Light brown bevelled wooden boards.

Yusup romance in macapat verse, the usual East Javanese version, incomplete. The upright East Javanese script is well written. The spelling is influenced by the Madurese vernacular. The manuscript dates probably from the end of the nineteenth century.

#### 449 München, BSB, Cod. Jav. 26. §31.212 (Lit. of Java, I, p. 254)

 $35 \times 3$  cm outside  $29.5 \times 2$  cm writing, 4 lines (the initial half-page has 2 lines). Javanese script - 111 single palmleaves (Javanese numbering in the right-hand margin of the leaves) - some damages - bevelled wooden boards, coloured red - one Chinese copper coin fastened to one end of the string.

Darma Jati poem in macapat verse, versified wayan purwa play on the adventures of Darma Jati and Salima Jati, rulers of Candi Pura, in war with the Korawas and the Pandawas. Kresna figures also in the play. The tale belongs to the Madurese wayan purwa repertoire, which is different from the Central Javanese one. The play seems to have been performed by some dalans in order to exorcize evil spirits. The upright East Javanese script is well written. The manuscript dates probably from the end of the nineteenth century.

#### 450 München, BSB, Cod. Jav. 27.

 $32.5 \times 3.5$  cm outside  $27.5 \times 2.5$  cm writing. 4 lines, Javanese script 159 single palmleaves (Javanese numbering) slightly damaged, repaired with threads - thick wooden boards decorated with good wood-carving showing the *tumpal* motif (pointed triangles), coloured black and white.

Randa Kasiyan, the Poor Widow, a Brakay, folktale in macapat verse, in the Madurese vernacular. See Cod. Jav. 30. The East Javanese script is well written. The text ends abruptly. The beautifully decorated boards are an indication of the value attached by the original Madurese owner to the manuscript. It was probably written at the end of the nineteenth century.

#### **451** München, BSB, Cod. Jav. 28. §40.070 (Lit. of Java, I, p. 267)

 $30 \times 4$  cm outside -  $23 \times 3.5$  cm writing, 4 lines - Balinese script - 7 double palmleaves (folded double, the rib is visible at the top of the pages), the string which holds the leaves together runs through holes in the left-hand upper corners - kept in a cardboard envelope.

Notes, Javano-Balinese, on medicines and magic, containing i.a. an Aku incantation (beginning with Aku ..., i.e. I am ...), mentioning many names of superhuman powers which are supposed to give assistance in difficulties. Prescriptions and offerings are also mentioned. The text is in the usual Javano-Balinese idiom. The Balinese script is written with large characters.

According to the appended German label the manuscript is of Lombok origin. The island of Lombok, east of Bali, was conquered and colonized by Balinese rulers in the eighteenth century. Balinese manuscripts written in Lombok are not uncommon.

The manuscript dates probably from the beginning of the twentieth century.

#### München, BSB, Cod. Jav. 29. §47.000 (Lit. of Java, I. p. 311)

29 x 3,5 cm outside 20.5 x 3 cm writing, 4 lines Balinese script one double palmleaf (folded double, see cod. 28) – written only on one side a seal in the left-hand margin kept in a cardboard envelope.

Official note, in Balinese, on the sale of a horse, given by the district officer Ida Madé Jlantik of Kubon Tubuh, who acted as a notary public. The text is in the Balinese legal idiom: Javano-Balinese mixed with vernacular Balinese words. The writing was done by an expert hand.

The seal, pressed into the leaf with an iron, reads: Pungawa Abyan Tubuh. This district is situated in South Bali. The appended German label mentions Lombok as country of origin. It is quite possible that the original buyer of the horse transported it from Bali to Lombok, covered by this certificate of origin.

The note dates from the beginning of the twentieth century.

452

#### 453 München, BSB, Cod. Jav. 30.

 $27.5 \times 3.5$  cm outside  $19.5 \times 2.5$  cm writing, 4 lines – Javanese script – 132 single palmleaves (the Javanese numbering is in disorder) – damaged, some leaves are lost – brown bevelled wooden boards without decoration – one Chinese coin fastened at one end of the string which holds the leaves together.

Brakay, folktale, Madurese, in macapat verse, beginning with a tale of Randa Kasiyan, the Poor Widow. See Cod. Jav. 27. The Madurese text was published by Professor Vreede (Tjarita Brakaj Leiden, 1878). The East Javanese script is well written. The correct spelling of the Madurese words and names is an indication that the scribe was a Madurese by birth.

The note on the appended label saying that the manuscript is of Pontianak (West Borneo) origin can only refer to the district where it was acquired by the German collector. Madurese sailors and traders settled in many harbours of the Archipelago, and Madurese soldiers serving in the colonial army lived in cantonments spread all over the country. Suppose the German collector of the Madurese (and some other) manuscripts of the München collection was an army surgeon in the Netherlands Indian colonial army or a government surgeon (which was not uncommon), he may have acquired manuscripts (and other curios) in many places where he was stationed.

Manuscripts of vernacular Madurese texts are rare. The Madurese have since long adopted a Javano-Madurese idiom as medium for literary works. See the Darma Jati and Yusup manuscripts.

The Brakay text of cod. 30 ends abruptly. It was probably written at the end of the nineteenth century or in the beginning of the twentieth.

Note. In *Das Buch im Orient*, 1982, p. 268, 3 other Javanese manuscripts in the Munich library are mentioned, Cod. jav. 36, 37 and 42.

#### COLLECTION SIXTEEN

#### HAMBURG

Staats- und Universitätsbibliothek (formerly Stadtbibliothek)

Mention should be made here of three Arabic manuscripts which contain notes and translations in Javanese. They were described by C. Brockelmann in *Katalog der orientalischen Handschriften der Stadtbibliothek zu Hamburg*, Teil 1, 1908, S. 153 f., as Malay Manuscripts, but the notes in three of the four manuscripts described by Brockelmann are not in Malay but in Javanese. As Leiden University Library has microfilm copies of these manuscripts, the Arabic texts are also mentioned in P. Voorhoeve, Handlist of Arabic manuscripts in the Library of the University of Leiden and other collections in the Netherlands, Leiden 1957. L. F. Brakel published a short note on their 17th century origin. (Four "Malay" manuscripts in Hamburg: some problems encountered in describing them, by L. F. Brakel. In: Majalah perpustakaan Malaysia, vol. IX (1981), p. 13–16). The following description is based on Brockelmann's catalogue and the microfilms in Leiden (= F. Or. C 8–10). In the 'Einleitung' Brockelmann gives information about the former owners of the manuscripts which belong to the library since 1739, viz. Abraham Hinckelmann (1652–1695), Joachim Morgenweg (1666–1730), and Joh. Christoph Wolf (1683–1739).

#### 454

#### Hamburg, SuUB, Orient. 94

27 × 19 cm outside – 17 × 11–12,5 cm writing — 10 lines of clear naskhī - 25 fols. Javanese paper. – European half-leather binding. – Hinckelmann 25, Morgenweg 24a, Wolf 30, Brockelmann 296, Voorhoeve p. 48, 173, 282, 452, 316, 174 (F. Or. C 9).

Various theological texts, from fol. 16v with interlinear Javanese version in pégon (Javanese in Arabic script).

#### 455

# Hamburg, SuUB, Orient. 95

26 × 18 cm outside – 18 × 12 cm writing 8 lines of large naskhī 36 fols. 1 19 Javanese paper. European half-leather binding. Hinckelmann 25, Morgenweg 24b, Wolf 30, Brockelmann 293, Voorhoeve p. 67 (F. Or. C 10). (See Tafel 6).

Fols. 1–19 a text on ritual prayer with Javanese titles and interlinear version in *pégon* (the first title: *punika parkara nin asambahyan*, this is about ritual prayer); fols. 20–35 Arabic prayers (25 and 32r are blank); fol. 36 r and v notes in Javanese.

#### 456

### Hamburg, SuUB, Orient. 96

25,5 × 18,5 cm outside – 16 × 11 cm writing – 11 lines of large naskhī – 40 fols. Javanese paper. – European half-leather binding. – Hinckelmann 25, Morgenweg 24c, Wolf 30, Brockelmann 294, Voorhoeve p. 67 (F. Or. C 8).

Arabic prayers with short notes in Javanese (pégon) in red ink.

# BIBLIOTHEKSSIGNATUREN MIT ANGABEN ÜBER HERKUNFT UND ERWERBUNGSDATUM UND KONKORDANZ DER KATALOGNUMMERN

Die römischen Ziffern beziehen sich auf die drei Teile dieses Katalogs: I. Batak-Handschriften; II. Südsumatranische Handschriften und III. Javanische, balinesische und maduresische Handschriften.

#### Berlin

#### Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz Potsdamer Str. 33, D 1000 Berlin 30

Hs. or. 6986 1, 502 1979

#### Coburg

#### Natur-Museum - Abteilung Völkerkunde

#### Park 6, D 8630 Coburg

| Nr. 11a–e  | 65  | 1890 | Sammlung Dr.       |
|------------|-----|------|--------------------|
| Nr. 54     | 507 | 1890 | Sammlung Dr. Romer |
| Nr. 77     | 503 |      | dito               |
| Nr. 78     | 504 |      | dito               |
| Nr. 79     | 505 |      | dito               |
| Nr. 80     | 506 |      | dito               |
| Nr. 91A II | 64  |      | dito               |
| Nr. 91/92  | 508 |      | dito               |
| Nr. 111    | 513 | 1920 | Sammlung 'U'       |
| Nr. 113    | 509 | 1890 | Sammlung Dr.       |
| Nr. 119    | 510 |      | dito               |
| Nr. 127    | 511 |      | dito               |
| o. Nr.     | 512 | 1920 | Sammlung 'U'       |
| o. Nr.     | 514 |      | dito               |
| o. Nr.     | 515 |      | dito               |

# Frankfurt a./M.

Museum für Völkerkunde Schaumainkai 26, D 6000 Frankfurt a...M. 70

| N. S. 9949  | I, 520 | R. Heinze, Hamburg       |
|-------------|--------|--------------------------|
| N. S. 13263 | II, 45 | 1908 Sammlung Dr. Elbert |

| N. S. 13974  | I, 521 |      | Sammlung W. Volz    |
|--------------|--------|------|---------------------|
| N. S. 22746a | II, 46 | 1908 | Sammlung Dr. Elbert |
| N. S. 22746b | II, 47 |      | dito                |
| N. S. 22746c | II, 48 |      | dito                |
| N. S. 22746d | II, 49 |      | dito                |
| N. S. 24621  | I, 516 | 1924 | v. einem Missionar  |
| N. S. 25260  | I, 517 | 1979 |                     |
| N. S. 26405  | I, 522 | 1928 |                     |
| N. S. 26417  | I, 523 | 1928 |                     |
| N. S. 31707  | II, 50 | 1908 | Sammlung Dr. Elbert |
| N. S. 31708  | II, 51 |      | dito                |
| N. S. 31709  | II, 52 |      | dito                |
| N. S. 33891  | I, 518 |      | Sammlung B. Hagen   |
| N. S. 52261  | I, 519 | 1979 |                     |

# Göttingen

# Institut und Sammlung für Völkerkunde der Universität Götting — Theaterplatz 15, D 3400 Göttingen

| As 1255 | III, 429 | 1937 Geschenk von Prof. Dr. Alfred Leber |
|---------|----------|------------------------------------------|
| As 1256 | III, 430 | dito                                     |
| As 1257 | III, 431 | dito                                     |
| As 1258 | III, 432 | dito                                     |
| As 1259 | III, 433 | dito                                     |
| As 1260 | III, 434 | dito                                     |
| As 1261 | III. 435 | dito                                     |
| As 1262 | III, 436 | dito                                     |
| As 1263 | III, 437 | dito                                     |
| As 1264 | III, 438 | dito                                     |
| As 1265 | III. 439 | dito                                     |
| As 1266 | III. 440 | dito                                     |
|         |          |                                          |

# Hamburg

Staats- und Universitätsbibliothek Moorweidenstr. 40, D 2000 Hamburg 13

| Orient. 94 | III, 454 | 1739 |
|------------|----------|------|
| Orient. 95 | III, 455 | 1739 |
| Orient 96  | III 456  | 1739 |

# Köln

Rautenstrauch-Joest-Museum für Völkerkunde Ubierring 45, D 5000 Köln

| 28978 | I, 524 |
|-------|--------|
| 49877 | I, 525 |

# Leipzig

Museum für Völkerkunde Täubchenweg 2, DDR 701 Leipzig

SAs. 9844 I, 526 Sammlung Kanietzko SAs. 10431 I, 527

# Mannheim

Städtisches Reiß-Museum Zeughaus C 5, D 6800 Mannheim

II As 5018 (3025) II, 66

# München

# Bayerische Staatsbibliothek

Ludwigstr. 23, D 8000 München 34

Volkerkunde.

| Cod. Batak 6     | I <sub>1</sub> 528 | 1975                                                |
|------------------|--------------------|-----------------------------------------------------|
| Cod. Batak 7     | I 529              | 1976                                                |
| Cod. Batak 8     | I 535              | 1977                                                |
| Cod. Batak 9     | I 534              | 1977                                                |
| Cod. Batak 10    | I 530              | 1977                                                |
| Cod. Batak 11    | I 531              | 1980                                                |
| Cod. Batak 12    | I 532              | Photokopie einer Hs. im Privatbesitz                |
| Cod. Batak 13    | I 533              | 1981                                                |
| Cod. Jav. 13     | II 441             |                                                     |
| Codd. Jav. 14-17 | II 442             |                                                     |
| Codd. Jav. 18-20 | II 443             |                                                     |
| Cod. Jav. 21     | II 444             | erworben durch Tausch mit dem Staatlichen Mannen er |
|                  |                    | München                                             |
| Cod. Jav. 22     | II 445             | dito                                                |
| Cod. Jav. 23     | II 446             | dito                                                |
| Cod. Jav. 24     | II 447             | dito                                                |
| Cod. Jav. 25     | II 448             | dito                                                |
| Cod. Jav. 26     | II 449             | dito                                                |
| Cod. Jav. 27     | 11 450             | dito                                                |
| Cod. Jav. 28     | II 451             | dito                                                |
| Cod. Jav. 29     | II 452             | dito                                                |
| Cod. Jav. 30     | 11 453             | dito                                                |
| Cod. Lamp 1      | II 53              | 1911/12 Sammlung Dr. Budenbender                    |
| Cod. Lamp 2      | II 54              | dito                                                |
| Cod. Lamp 3      | II 55              | dito                                                |
| Cod. Lamp 4      | II 56              | dito                                                |
| Cod. Lamp 5      | II 57              | dito                                                |
| Cod. Lamp 6      | II 58              | dito                                                |
| Cod. Lamp 7      | II 59              | dito                                                |
| Cod. Lamp 8      | II 60              | dito                                                |
| Cod. Lamp 9      | II 61              | dito                                                |
| Cod. Lamp 10     | II 62              | dito                                                |
| Cod. Lamp 11     | II 63              | dito                                                |

### Staatliches Museum für Völkerkunde Maximilianstr. 42, D 8000 München 22

| Gr. 172      | ı,  | 555 | um 1850  | Sammlung Chevalier de Grez                                     |
|--------------|-----|-----|----------|----------------------------------------------------------------|
| Gr. 374      | 1   | 536 |          | dito                                                           |
| Gr. 275      | 1   | 537 |          | dito                                                           |
| Nr. 5303     | 11  | 67  | 1880     | Geschenk von Herrn von Rupprecht in Kepahiang, Sumatra         |
| 89.432       | - 1 | 556 | 1889     | Sammlung Martin                                                |
| 89-442       | - 1 | 538 |          | dito                                                           |
| 89-445       | - 1 | 557 |          | dito                                                           |
| 95-131       |     | 558 |          | Sammlung Martin II                                             |
| 92-158       | 1   | 559 |          | dito                                                           |
| 92-173       | 1   | 539 | 1892     | Geschenk eines Plantagenangestellten                           |
| 92 174       | - 1 | 540 |          | dito                                                           |
| 92 175       | - 1 | 541 |          | dito                                                           |
| 93 146       | - 1 | 560 |          | Sammlung Dr. Paster                                            |
| 93-147       | - 1 | 561 |          | dito                                                           |
| 93-187       | - 1 | 542 |          | dito                                                           |
| 93-188       | - 1 | 543 |          | dito                                                           |
| 93-249       | 1   | 544 | 1889     | Sammlung Martin                                                |
| 93-250       | 1   | 545 |          | dito                                                           |
| 93 251       | 1   | 546 |          | dito                                                           |
| 93 252       | 1   | 547 |          | dito                                                           |
| 93 253       | - 1 | 548 |          | dito                                                           |
| 93 254       | 1   | 549 |          | dito                                                           |
| 93-755       | - 1 | 550 |          | dito                                                           |
| 93-756       |     | 551 |          | dito                                                           |
| 10-152       | 1   | 562 | 1910     | von I. Pell, München                                           |
| 10-153       | - 1 | 563 |          | dito                                                           |
| 12-11-3      | - 1 | 564 |          | Sammlung Dr. Gustav Baermann                                   |
| 12 11 4      | - 1 | 565 |          | dito                                                           |
| 13:29:290    | - 1 | 552 | 1913     | Geschenk J. P. Kleiweg de Zwaan                                |
| 13.76.8      | 1   | 566 | vor 1880 | Sammlung Photograph Taeschler                                  |
| 13-76-13     | - 1 | 567 |          | dito                                                           |
| 13-76-15     | - 1 | 568 |          | dito                                                           |
| 20-6 -41     |     | 569 |          | Oberleutnant H. Matthijsen, Haarlem                            |
| 24-D-Ma.u. b |     | 570 |          | Sammlung Wirz                                                  |
| 24-41-10     | . 1 | 571 |          | erworben durch Tausch mit Museum für Völkerkunde, Frankfurt/M. |
| 32-10-26     | - 1 | 572 |          | Sammlung M. Lattermann                                         |
| 32 10 27     | 1   | 573 |          | dito                                                           |
| 32 10 28     | 1   | 574 |          | dito                                                           |
| 32 10 63     | - 1 | 575 |          | dito                                                           |
| 53-10-       | - 1 | 553 | 1953     | Geschenk des Kunsthändlers Bretschneider                       |
| o. Sig.      | 1   | 554 |          |                                                                |

# Tübingen

Völkerkundliches Institut der Universität Tübingen Schloß, D 7400 Tübingen 1

Batak C 1 I. 576

# Wuppertal

# Vereinigte Evangelische Mission (Archiv)

Rudolfstr. 135-137, D 5600 Wuppertal 2

A/w 4a,c-h A/w 8b

I. 577

1970 aus dem Nachlaß D. Ludwig I. Nommensen

# Nachtrag zu Seite 30:

Die Kapitel 1 und 2 (Ursprung der Menschen und Ursprung der Erde) aus Guru Sinanggas Manuskript sind neu herausgegeben mit englischer Übersetzung in:

S.A. Niessen, Motifs of life in Toba Batak texts and textiles. Dissertation, Leiden 1985. (Soll auch in VKI erscheinen).



### VERZEICHNIS DER ORIENTALISCHEN HANDSCHRIFTEN IN DEUTSCHLAND

# GESAMTPLAN DER HANDSCHRIFTENKATALOGE UND DER SUPPLEMENTBÄNDE

Nach dem Stand vom Januar 1985

- BAND 1: Mungolische Handschriften, Blockdrucke, Landkarten, Beschrieben von W. HEISSIG unter Mitarbeit von K. SAGANTER, 1961, XXIV, 494 S., 16 Taf., Ln. i. Schuber DM 132,
- \*BAND 1, 2 Mangalische Handschriften. Teil 2. Beschrieben von W. HEISSIG In Vorbereitung
- BAND II, 1: Indische Handschriften. Teil 1. Hrsg. von W. SCHUBRING. Beschrieben von K. L. JANERT. 1962. XIII, 293 S., 17 Taf., DM 96,
- BAND II, 2: Indische und nepalische Handschriften. Teil 2. Von K. L. JANERT und N. N. POTI. 1970. 359 S., 16 Tafeln, DM 148.
- BAND II, x: Indische Handschriften. Teil 3. Compiled by E. R. SREEKRISHNA SARMA. 1967. IX, 48 S., 8 Taf. u. 8 S. Texte, DM 40,
- BAND II, 4: Indische und nepalische Handschriften. Teil 4. Von K. L. JANERT und N. N. POTI. 1975. 298 S., 16 Taf., DM 178,
- BAND II, 5: Indische Handschriften. Teil 5. Von K. L. JANERT u. N. N. POTI. 1979. 362 S., 4 Tat., DM 195,...
- BAND II, 6: Indische Handschriften. Teil 6. Von K. L. JANERT u. N. N. POTI. 1980. 177 S., 12 Taf., DM 138,
- \*BAND II, 7: Indische Handschriften. Teil 7. Von K. L. JANERT In Vorbereitung
- BAND II, 10: Indische Handschriften Generalinden für II, 1-6. Hrsg. von K. L. JANERI. 1982. 238 S., DM 132,
- \*BAND II, 11: Indische Handschriften Generalindex für II, 7-9. Htsg. von K. L. JANERT. In Vorbereitung.
- BAND III: Georgische Handschriften. Beschrieben von J. ASSFALG. 1963. XXII, 88 S., 13 Taf., DM 28,
- BAND IV: Armenische Handschriften. Beschrieben von J. ASSFALG und J. MOLITOR, 1962. XVIII, 158 S., 6 Taf., DM 44.
- BAND V: Syrische Hundschriften. Syrische, karsunische, christlich-palästinische, neusyrische und mandäische Handschriften. Beschrieben von J. ASSEALG. 1963. XXIV, 253 S., 9 Tat., DM 100,
- BAND VI, 12: Hebrüische Handschriften in Frankfurt/M. Beschrieben von E. ROTH und LEO PRIJS. Teil 12. 1982. XVI, 209 S., DM 136,
- \*BAND VI, 1b: Hehräische Handschriften. Teil 1b. Beschrieben von E. ROTH und LEO PRIJS. In Vorbereitung
- BAND VI, 2: Hebräische Handschriften. Teil 2. Hrsg. von H. STRIEDL unter Mitarbeit von L. TETZNER. Beschrieben von E. ROTH. 1965. XX, 416 S., DM 84,
- BAND VI, 4: Hebräische Handschriften. Teil 3. Beschrieben von E. ROTH und H. STRIEDL. 1984. XXVI, 392 S., 8 Abb., davon 1 farb., DM 289,
- \*BAND VI, 4: Hebräische Handschriften. Teil 4. Beschrieben von H. STRIEDL. In Vorbereitung
- BAND VII, 1-2: Na-khi Manuscripts. Part 1-2. Edited by K. L. JANERT. Compiled by J. F. ROCK †. 1963. Part 1: XX, 196 S., 34 Taf.; Part 2: VII, 149 S., 146 Taf., 2us. DM 216,
- BAND VII, 3: Nachi-Handschriften. Teil 3. Beschrieben von K. L. JANERT. 1975. IV, 262 S., 16 Taf., DM 110,--
- BAND VII, 4: Nuchihandschriften, nebst Lolo- und Chungchia Handschriften. Teil 4. Beschrieben von K. L. JANERT. 1977. IV, 332 S., 56 Taf., DM 150,
- BAND VII, 5: Nachihandschriften nehst Lolohandschriften. Teil 5. Beschrieben von K. L. JANERT. 1980. 120 S. mit 141 Abb., DM 70,---

Die mit \* bezeichneten Bände sind noch nicht erschienen Alle Bände sind in Leinen gebunden, Format  $20 \times 28$  cm

- BAND VIII: Saray-Alben. Diez'sche Klebebände aus den Berliner Sammlungen. Beschreibung und stilkritische Anmerkungen von M. S. IPSIROGLU. 1964. XVI, 135 S., 67 Taf., DM 96,—
- BAND IX, 1: Thai-Handschriften. Teil 1. Beschrieben von K. WENK. 1963. XVI, 88 S., 12 Taf., DM 42,-
- BAND IX, 2: Thai-Handschriften. Teil 2. Beschrieben von K. WENK. 1968. XIV, 34 S., 3 Taf., DM 28,
- BAND X, 1: Sanskrithandschriften aus den Turfanfunden. Teil 1. Unter Mitarbeit von W. CLAWITER und L. HOLZMANN hrsg. und mit einer Einleitung versehen von E. WALDSCHMIDT 1965. XXXV, 368 S., 43 Taf., DM 120,--
- BAND X, 2: Sanskrithandschriften aus den Turfanfunden. Teil 2. Faksimile-Wiedergaben einer Auswahl von Vinayaund Sütrahandschriften nebst einer Bearbeitung davon noch nicht publizierter Stücke. Im Verein mit W. Clawiter und L. Sander-Holzmann zusammengestellt von E. Waldschmidt. 1968. X, 87 S., 176 Taf. DM 120.
- BAND X, 3: Sanskrithandschriften aus den Turfanfunden. Teil 3. Katalognummern 802-1014. Unter Mitarbeit von W. Clawiter † und L. Sander-Holzmann hrsg. von E. Waldschmidt. 1971. X, 287 S., 102 Taf., DM 168,—
- BAND X, 4: Sanskrithandschriften aus den Turfanfunden. Teil 4. Ergänzungsband zu Teil 1-3 mit Textwiedergaben, Berichtigungen und Wörterverzeichnissen. Bearbeitet von L. SANDER u. E. WALDSCHMIDT. 1980. X, 627 S. 1 Faltraf., DM 254,—
- BAND X, 5: Sanskrithandschriften aus den Turfanfunden. Teil 5. Beschrieben von E. WALDSCHMIDT u. L. SANDER. 1985. Ca. 464 S. m. 87 Abb., 88 Taf., ca. DM 245,
- \*BAND X, 6: Sanskrithandschriften aus den Turfanfunden. Teil 6. Beschrieben von H. BECHERT und K. WILLE In Vorbereitung
- BAND XI, 1-4: Tihetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 1-4. Beschrieben von M. TAUBE. 1966. XX, VIII, VIII, VIII, 1296 S., 8 Taf., DM 360,—
- BAND XI, 5: Tibetische Handschriften und Blockdrucke sowie Tonbandaufnahmen tibetischer Erzählungen. Teil 5. Beschrieben von D. SCHUH. 1973. XL, 338 S., DM 96,-
- BAND XI, 6: Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 6. (Gesammelte Werke des Kon-sprul Blo-gros mtha'yas.) Beschrieben von D. Schuh. 1976. LXXX, 350 S., DM 160,-
- BAND NI, 7: Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 7. Beschrieben von F. WILHELM u. J. LOSANG PANGLUNG. 1979. XVI, 195 S., DM 90,—
- BAND XI, 8: Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 8. (Sammlung Waddell der Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz Berlin.) Beschrieben von DIETER SCHUH. 1981. XXXII, 394 S., 51 Taf., DM 238,—
- BAND XI, 9: Tibetische Handschriften und Blockdrucke. Teil 9. Beschrieben von P. SCHWIEGER, 1984. LXXXV, 291 S., DM 198,-
- BAND XII, 1: Chinesische und mandjurische Handschriften und seltene Drucke. Nebst einer Standortliste der sonstigen Mandjurica. Teil 1. Beschrieben von W. FUCHS. 1966. XVIII, 160 S., 17 Taf., DM 72,—
- \*BAND XII, 2: Chinesische und mandjurische Handschriften und seltene Drucke. Teil 2. Beschrieben von M. GIMM In Vorbereitung
- BAND XIII, 1: Türkische Handschriften. Teil 1. Beschrieben von B. FLEMMING. 1968. XX, 392 S., 10 Taf., DM 132.-
- BAND XIII, 2: Türkische Handschriften. Teil 2. Beschrieben von M. GÖTZ. 1968. XXIV, 484 S., 12 Taf., DM 140,—
- BAND XIII, 3: Türkische Handschriften und einige in den Handschriften enthaltene persische und arabische Werke. Teil 3. Beschrieben von H. SOHRWEIDE. 1974. XVIII, 354 S., 10 Taf., DM 126,—
- BAND XIII, 4: Türkische Handschriften. Teil 4. Beschrieben von M. GÖTZ. 1979. XXIV, 601 S., 27 Taf., DM 296,—
- BAND XIII, 5: Türkische Handschriften. Teil 5. Beschrieben von H. SOHRWEIDE. 1981. XXII, 324 S., 12 Taf., DM 196
- \*BAND XIII, 6: Türkische Handschriften. Teil 6. Osmanische Urkunden. Beschrieben von H. G. MAJER -In Vorbereitung
- BAND XIV, 1: Persische Handschriften. Teil 1. Hrsg. von W. EILERS. Beschrieben von W. HEINZ. 1968. XXII, 345 S., 11 Taf., DM 120.
- BAND XIV, 2: Persische Handschriften und einige in den Handschriften enthaltene arabische und türkische Werke. Teil 2. Beschrieben von S. DIVSHALI u. P. LUFT. 1980. XVIII, 148 S., 12 Taf., DM 99,—
- \*BAND XIV, 3: Persische Handschriften. Teil 3. Beschrieben von KAMAL FUAD In Vorbereitung
- BAND XV: Illuminierte äthiopische Handschriften. Beschrieben von E. Hammerschmidt und O. A. Jäger. 1968. X, 261 S., 60 Taf. m. 125 Abb., DM 86,—
- BAND XVI, 1: Illuminierte islamische Handschriften. Beschrieben von I. STCHOUKINE, B. FLEMMING, P. LUFT und H. SOHRWEIDE. 1971. X, 340 S., 54 Taf., DM 190,
- \*BAND XVI, 2: Illuminierte islamische Handschriften. Teil 2. Beschrieben von H. C. VON BOTHMER In Vorbereitung
- BAND XVII: Arabische Handschriften
- Reihe A: Materialien zur arabischen Literaturgeschichte. Von R. SELLHEIM. Teil 1: 1976. XXII, 375 S. m. 19 Auf-
- rissen auf Faltplänen, 105 Abb. auf 60 Taf., DM 188,— Reihe B: *Arabische Handschriften*. Unter Mitarbeit von F.-J. DAHLMANNS, P. DRESSENDORFER, G. SCHOELER und P. SCHULZ beschrieben von E. WAGNER. Teil 1: 1976. XIX, 517 S., DM 198,—
- \*BAND XVIII: Mittelpersische Handschriften. Beschrieben von O. HANSEN † In Vorbereitung
- BAND XIX, 1: Ägyptische Handschriften. Teil 1. Hrsg. von E. LÜDDECKENS. Beschrieben von U. KAPLONY-HECKEL. 1971. XXIV, 301 S., 8 Taf., DM 116,—
- BAND XIX, 2: Agyptische Handschriften. Teil 2. Hrsg. von E. LÜDDECKENS. Beschrieben von K. Th. ZAUZICH. 1971. XXVI-217 S. m. 669 Faksimiles, 5 Taf., DM 96,---

- \*BAND XIX, 3: Agyptische Handschriften. Teil 3. Hrsg. von E. LÜDDECKENS. Beschrieben von U. KAPLONY-HECKEL In Vorbereitung
- \*BAND XIN, 4: Ägyptische Handschriften. Teil 4. Hrsg. von E. LÜDDFCKENS. Beschrieben von G. BURKARD = In Vorbereitung
- \*BAND XIX, 5: Agyptische Handschriften. Teil 5 u. 6. Hrsg. von E. LÜDDECKENS. Beschrieben von K. Th. ZAUZICH In Vorbereitung
- \*BAND XIX, 6: Agyptische Handschriften. Teil 7. Demotische Urkunden aus Hawara (Hamburg, Kopenhagen, Chicago). Hrsg. von E. LÜDDECKENS In Vorbereitung
- BAND XX, 1: Athiopische Handschriften vom Tānāsee 1: Reisebericht und Beschreibung der Handschriften in dem Kloster des heiligen Gabriel auf der Insel Kebrān. Von E. HAMMERSCHMIDT. 1973. 244 S., 26 Taf., 1 Karte, DM 196,—
- BAND NN, 2: Athiopische Handschriften vom Tānāsee 2: Die Handschriften von Dabra Māryām und von Remā. Von E. HAMMERSCHMIDT. 1977. 206 S. u. 1 Kte., DM 94,—
- \*BAND XX, 3: Athiopische Handschriften vom Tänäsee 3: Von E. HAMMERSCHMIDT In Vorbereitung
- BAND XX, 4: Athiopische Handschriften 1. Von E. HAMMERSCHMIDT u. V. SIX. 1983. 352 S., DM 196,-
- BAND XXI, 1: Koptische Handschriften 1: Die Handschriftenfragmente der Staats- und Universitätsbibliothek Hamburg, Teil 1. Beschrieben von O. H. E. KHS-BURMESTER, Mit einem Vorwort von H. BRAUN. 1975. 327 S., DM 298,—
- \*BAND XXI, 2: Koptische Handschriften 2. Beschrieben von O. H. E. KHS-BURMESTER† u. I., STORK In Vorbereitung
- BAND XXII, 1: Singhalesische Handschriften. Teil 1. Beschrieben von H. BECHERT unter Mitarbeit von M. BIDOLL. 1969. XXIV, 146 S., 4 Taf., DM 52.—
- \*BAND XXII, 2: Singhalesische Handschriften. Teil 2. Unter Mitarbeit von U. HEMALOKA beschrieben von H. BECHERT In Vorbereitung
- \*BAND XXII, 3: Singhalesische Handschriften. Teil 3. Beschrieben von H. BECHERT u.a. In Vorbereitung
- BAND XXIII, 1: Birmanische Handschriften.Part 1. Compiled by H. BECHERT, D. K. K. SU and D. T. T. MYINT. 1979. LXII, 223 S., 5 Taf., DM 118,--
- \*BAND XXIII, 2: Birmanische Handschriften. Teil 2. Beschrieben von DAW TIN TIN MYINT und H. BRAUN. 1985. ca. 336 S., ca. DM 147,—
- \*BAND XXIV, 1: Afrikanische Handschriften. Teil 1. Beschrieben von E. DAMMANN u. H. JUNGRAITHMAYR In Vorbereitung
- BAND XXV: Urdu-Handschriften. Beschrieben von S. M. H. ZAIDI. 1973. XXII, 104 S., 8 Taf., DM 52,-
- \*BAND XXVI: Karäische Handschriften. Beschrieben von S. SZYSZMAN In Vorbereitung
- BAND XXVII, 1: Japanische Handschriften und traditionelle Drucke aus der Zeit vor 1868. Beschrieben von E. Kraft. 1982. XXIII, 386 S. m. 16 Farb- u. 26 s.w-Taf., DM 264,—
- BAND XXVIII: Batak-Handschriften. Beschrieben von L. MANIK. 1973. XII, 253 S., 6 Taf., DM 88,
- BAND XXVIII, 2: Indonesische Handschriften aus Bali, Java and Sumatra. Beschrieben von Th. G. Th. PIGEAUD und P. VOORHOEVE. 1985. XII, 71 S., 1 Farb- u. 6 s/w-Taf., DM 64,—
- BAND XXIX: Südsumatranische Handschriften. Beschrieben von P. VOORHOEVE. 1971. X, 70 S., 8 Tat., DM 40,-
- \*BAND XXIX, 2: Südsumatranische und Batak-Handschriften. Teil 2. Beschrieben von P. VOORHOEVE In Vorbereitung
- BAND XXX: Kurdische Handschriften. Beschrieben von K. FUAD. 1970. LX, 160 S., 8 Taf., 1 Karte, DM 72,-
- BAND XXXI: Javanese and Balinese Manuscripts and some codices written in related idioms spoken in Java and Bali. Descriptive catalogue by Th. G. Th. PIGEAUD. 1975. 340 S., 16 Taf., 1 Faltkarte, DM 206,—
- \*BAND XXXI, 2: Javanische und halinesische Handschriften. Teil 2. Beschrieben von Th. G. Th. PIGEAUD In Vorbereitung
- BAND XXXII: Laotische Handschriften. Beschrieben von K. WENK. 1975. 125 S. m. 226 Abb., DM 52,-
- \*BAND XXXIII: Newāri-Handschriften. Beschrieben von S. LIENHARD u.a. In Vorbereitung
- \*BAND XXXIV: Illummierte hehräische Handschriften. Beschrieben von M. METZGER u. T. METZGER In Vorbereitung
- \*BAND XXXV: Malaiische Handschriften In Vorbereitung
- \*BAND XXXVI: Altorientalische Tontafeln In Vorbereitung

Beschreibungen weiterer Handschriftengruppen sind in Vorbereitung.

Das Verzeichnis wird ergänzt durch die Supplementbände:

- (Das Format dieser Bände ist überwiegend 17 x 24 cm, in besonderen Fällen beträgt es 20 x 28 cm. Alle Bände sind in Leinen gebunden.)
- SUPPL-BD. 1, 1: K. L. JANERT: An Annotated Bibliography of the Catalogues of Indian Manuscripts. Part 1. 1965. 175 S., 1 Taf., DM 44,—
- \*SUPPL-BD. 1, 2: K. L. JANERT: An Annotated Bibliography of the Catalogues of Indian Manuscripts. Part 2. In Vorbereitung

- SUPPL-BD. 2: J. F. ROCK †: The Life and Culture of the Na-khi Tribe of the China-Tibet Borderland. M. HARDERS-STEINHÄUSER und G. JAYME: Untersuchung des Papiers acht verschiedener alter Na-khi-Handschriften auf Robstoff und Herstellungsweise. 1963. VII, 71 S., 23 Taf., 1 Faltkarte, DM 30,—
- SUPPL.-BD. 3: K. WENK: Thailandische Miniaturmalereien. Nach einer Handschrift der indischen Kunstabteilung der Staatl. Museen Berlin. 1965. XIV, 116 S. mit 20 doppelseitigen und 6 einseitigen Farbtaf., DM 196,—
- SUPPL-BD. 4: W. RAU: Bilder hundert deutscher Indologen. 1965. 14 S., 100 Taf., DM 26,40
- SUPPL.-BD. 5, 1: Mongolische Ortsnamen. Aus mongolischen Manuskriptkarten zusammengestellt von M. HALTOD. Teil 1. Mit einer Einleitung von W. HEISSIG. 1966. XI, 217 S., 26 Taf., DM 70,—
- SUPPL.-BD. 5, 2: Mongolische Ortsnamen. Teil 2: Mongolische Manuskriptkarten in Faksimilia. Hrsg. von W. HEISSIG. 1978. 16 S. Vorspann, 182 Karten, 2 Faltkarten, DM 68,—
- SUPPL...BD. 5, 3: Mongolische Ortsnamen. Teil 3: Planquadratzahlen und Namensgruppierungen. Von S. RASIDONDUG-H.-R. KAMPFE, V. VEIT. 1981. VIII, 207 S., DM 82,—
- SUPPL-BD. 6: Mongolische volksreligiöse und folkloristische Texte aus europäischen Bibliotheken. Mit einer Einleitung und Glossar. Hrsg. von W. HEISSIG. 1966. XII, 256 S., 32 Taf., 2 Falttaf., DM 76,—
- SUPPL.-BD. 7: Schriften und Bilder. Drei orientalistische Untersuchungen. Von K. L. JANERT, R. SELLHEIM und H. STRIEDL. 1967. VIII, 87 S., 32 Taf., 1 Faltkarte, DM 20.—
- SUPPL.-BD. 8: L. SANDER: Paläographisches zu den Sanskrithandschriften der Berliner Turfansammlung. 1968. XII, 206 S., 5 Taf. und 41 Alphabettaf., DM 84,—
- SUPPL-BD. 9, 1: Kausitaki-Brāhmana. Teil 1, Text. Hrsg. von E. R. S. SARMA. 1968. XVIII, 210 S., DM 86,-
- SUPPL-BD. 9, 2 UND 9, 3: *Kausītakībrāhmana*. Teil 2 u. 3, Vyākhyā of Udaya. Hrsg. von E. R. S. SARMA. 1976. XIII, 342 S., VI, 371 S., 2 Bde. zus. DM 140,—
- SUPPL-BD. 10: K. L. JANERT: Abstände und Schlußvokalverzeichnungen in Aśoka-Inschriften. Mit Editionen und Faksimiles in Lichtdrucktafeln. 1972. 156 S. Text und 117 S. Taf., DM 148,—
- SUPPL-BD. 11: Die chinesische Anthologie Wen-hshan. In mandjurischer Teilübersetzung einer Leningrader und einer Kölner Handschrift. Hrsg. von M. GIMM. 1968. X, 222 S., 5 Taf., DM 46,—
- SUPPL.-BD. 12: Textkritische und philologische Untersuchungen zur Räjatarangini des Kalhana. Hrsg. von B. KÖLVER. 1971. XII, 196 S., 4 Taf., DM 62,—
- SUPPL-BD. 13: Mongoleireise zur späten Goethezeit. Berichte und Bilder des J. Rehmann und A. Thesleff von der russischen Gesandtschaftsreise 1805/06. Hrsg. und mit einer Einleitung von W. HEISSIG. 1971. VIII, 177 S., 43 Farbtaf., 18 Abb. i. Text, DM 144,—
- SUPPL-BD. 14: P. LUDGER BERNHARD: Die Chronologie der syrischen Handschriften. 1971. XX, 186 S., 4 Falttaf., DM 58.—
- SUPPL-BD. 15: Fabris Husrev u Sirin. Eine türkische Dichtung von 1367. Hrsg. von B. FLEMMING. 1974. X, 486 S. Text und im Anhang 170 S., Faksimile der Handschrift, DM 128,—
- SUPPL.-BD. 16: D. SCHUH: Untersuchungen zur Geschichte der tibetischen Kalenderrechnung. 1973. VIII, 164 S. 239 S. Tabellen, DM 58,—
- SUPPL.-BD. 17, 1: Abraham ibn Esra's Kommentar zur Genesis, Kapitel 1. Einleitung, Edition und Superkommentar von L. PRIJS. 1973. LXII, 80 S., 3 Taf., DM 46.—
- \*SUPPL.-BD. 17, 2: .-Abraham ihn Esra's Kommentar zur Genesis, Kaiptel 1-3. Von L. PRIJS. In Vorbereitung
- SUPPL-BD. 18: V. SIX: Die Vita des Abuna Tadewos von Dabra Maryaam in Tanasee. Text, Ubersetzung und Kommentar. 1975. 393 S. m. 175 Faks., 1 Kte., DM 130,—
- SUPPL-BD. 19: Folia rara. Wolfgang Voigt LXV. diem natalem celebranti ab amicis et catalogorum codicum orientalium conscribendorum collegis dedicata H. FRANKE, W. HEISSIG, W. TREUE redigerunt. 1976. XVI, 185 S., 23 Taf., 6 Falttaf., DM 72.—
- SUPPL-BD. 20, 1: Vallabhadeva's Kommentar (Sāradā-Version) zum Kumārasambhava Kālidāsa. Hrsg. von Mulakaluri Srimannarayana Murti. Unter Mitarbeit von K. L. Janert. 1980. XXV, 268 S., DM 82,—
- SUPPL-BD. 21: Celâlzāde Mustafā, genannt Koca Nisānci: Geschichte Sultan Süleymān kānūnīs von 1520 bis 1537 oder Tabakāt ül-Memālik ve Derecāt ül-Mesālik. In Facsimile herausgegeben nach der Handschrift Berlin, Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz or. quart. 1961, mit Varianten der Handschriften Wien, Nationalbibliothek H. O. 41, Istanbul, Ayasofya 3206, Fatih 4423, Universite Ktph. T.Y. 5997, Indices, einer Biographie des Autors sowie Untersuchungen zur osmanischen Historiographie des 16. Jahrhunderts von P. Kappert. 1981. VII, 180 S. Text, 528 Tafeln (Faksimile), DM 120,—
- \*SUPPL.-BD. 22: G. HAZAI: Bibliographie türkischer Handschriften-Kataloge In Vorbereitung
- SUPPL.-BD. 23, 1: R. E. EMMERICK: *The Suddhasāra of Ravigupta*. Vol. 1: The Sanskrit text. 1980. IX, 199 S., DM 76,—. (Insgesamt 5 Bände geplant)
- SUPPL-BD. 23, 2: R. E. EMMERICK: The Siddhasāra of Ravigupta. Vol. 2: The Tibetan version with facing English translation. 1982. VIII, 482 S., DM 180,—
- SUPPL-BD. 24: P. R. SUBRAMANIAN: Annotated Index to Centamil. The Journal of the Madurai Tamil Sangam. Part B. 1980. XXIII, 133 S., DM 24,80
- SUPPL.-BD. 25: Yākka Sālere Kathe. Tulu Texts of dravidian Folk Poetry from the South of India. Ed. by N. NARASIMHAN POTI and K. L. JANERT. 1981. 128 S., DM 54,—
- SUPPL-BD. 26, 1: K. L. JANERT/ILSE PLIESTER, Hrsg.: Nachitextedition. Teil 1. 1984. XVI, 482 S., DM 98,-
- SUPPL.-BD. 26, 2: K. L. JANERT/ILSE PLIESTER, Hrsg.: Nachitextedition. Teil 2. 1984. VII, 628 S., DM 122,—
- SUPPL.-BD. 26, 11–15: K. L. JANERT: Nachi-Textedition. Teil 11–15. 1982. 5 Bde. m. zus. 33, 2230 S., zus. DM 450,—
  \*SUPPL.-BD. 27: KLAUS SCHWARZ: Sultansurkunden aus der Zeit Murad III. (1574-1595). 1985. Ca. 300 S., ca. DM 97,—





